46


Київський університет імені Бориса Грінченка
Історико-філософський факультет
Кафедра філософії

                                                         Допущено до захисту       
Зав.кафедри Додонов Роман Олександрович
05. червня 2023р.

                                                                           УДК


Бакалаврська робота
Етика та естетика у філософії Платона

рівень вищої освіти: перший (бакалаврський)
галузь знань 03 «Гуманітарні науки»
спеціальність: 033 Філософія

Маловіка Володимира Романовича
4 курсу, групи ФІЛОСб-1-17-4.Од 

Науковий керівник
Небожук Роман Андрійович



Київ 2023
Зміст
Вступ……………………………………………………………………………..3
Розділ І. Концепція світу Ідей в філософії Платона……………………….7
1.1. Короткий огляд концепції Ідей та її центральної ролі в філософії Платона
1.2. Природа Ідей………………………………………………………………..10
1.3. Епістемологічне значення Ідей…………………………………………… 12
1.4. Світ Ідей і етичні погляди Платона ……………………………………….14
1.5. Ідеї і естетичні погляди Платона…………………………………………...16
Розділ ІІ. Етика у філософії Платона………………………………………...18
2.1. Вступ до етики Платона…………………………………………………….18
2.2. Добро та Ідеальна Держава………………………………………………..23
2.3. Три частини душі і моральна психологія………………………………….26
Розділ III Естетика Платона…………………………………………………..31
3.1. Вступ до естетичної філософії Платона…………………………………31
3.2. Концепція мімезису……………………………………………………….33
3.4. Мистецтво і Душа…………………………………………………………36
3.5 Мистецтво і Добро…………………………………………………………40
3.6 Важливість Гармонії і Балансу……………………………………………42
Висновки………………………………………………………………………..44
Список джерел………………………………………………………………….48








Вступ
Актуальність теми дослідження. Теза про етику Платона має значну актуальність у вивченні філософії та етики. Етична основа Платона пропонує всебічний і впливовий погляд на питання, пов’язані з мораллю, чеснотою, справедливістю та хорошим життям. Розуміння та критичний аналіз етичних теорій Платона може пролити світло на основоположні концепції та принципи, які протягом століть формували філософський дискурс.
Дослідження етичної філософії Платона може дати цінне розуміння природи людської моралі та прагнення до добра. Його ідеї пропонують багату теоретичну основу для розуміння прийняття моральних рішень, морального розвитку та культивування доброчесного характеру.
Теза про етику Платона дозволяє глибоко зануритися в складні нюанси його етичних теорій. Це дає можливість ознайомитися з його творами, такими як «Держава», «Федр» і «Федон», а також вивчити діалоги та аргументи, які він наводить на підтримку своїх ідей. Критично оцінюючи погляди Платона на етику, можна розвинути детальне розуміння його аргументів і оцінити їхні сильні та слабкі сторони та потенційні наслідки.
Крім того, вивчення етики Платона пропонує можливість пов’язати його філософські ідеї з сучасним етичним дискурсом. Багато питань і проблем, порушених Платоном, таких як природа справедливості, роль розуму, прагнення до хорошого життя та формування доброчесних особистостей, продовжують бути актуальними та обговорюватися в сучасних етичних теоріях. Взаємодія з ідеями Платона забезпечує історичну та філософську основу для вивчення сучасних етичних перспектив і залучення до ширших розмов про мораль.
Крім того, ця робота може сприяти міждисциплінарним дискусіям. Етичні рамки Платона перетинаються з різними дисциплінами, включаючи психологію, соціологію, політичну теорію та естетику. Вивчення зв’язків між етикою Платона та цими сферами дозволяє отримати більш цілісне розуміння його ідей та їх значення для різних сфер дослідження.
Ідеї ​​Платона про мистецтво, красу та роль естетики в житті людини мали глибокий вплив на розвиток західної філософської думки та продовжують формувати сучасні дискусії про природу мистецтва та його значення.
Дослідження естетичної філософії Платона дозволяє поглиблено дослідити його теорії щодо природи краси, мети мистецтва та його зв’язку з істиною та дійсністю. Теза про естетику Платона дає можливість критично проаналізувати його критику мистецтва як простого наслідування чи репрезентації фізичного світу. Це дозволяє дослідити його занепокоєння щодо потенційно оманливої ​​природи мистецтва та його потенціалу вводити людей в оману від пошуку правди. Звертаючись до поглядів Платона на обмеження мистецтва, можна заглибитися в ширші питання про природу художнього вираження, зв’язок між мистецтвом і реальністю та роль мистецтва в суспільстві.
Крім того, вивчення естетики Платона забезпечує міждисциплінарну взаємодію, пов’язуючи його філософські ідеї з іншими галузями, такими як література, психологія та культурологія. Роздуми Платона про естетику вплинули на наступні філософські рухи та художні традиції, зробивши його ідеї актуальними для розуміння історичного розвитку естетики як галузі дослідження. Крім того, вивчення естетики Платона може сприяти сучасним дискусіям щодо інтерпретації та оцінки мистецтва, дослідження краси як суб’єктивної чи об’єктивної концепції та етичних наслідків художньої репрезентації.
Мета роботи. Метою дослідження етики та естетики Платона є заглиблення в багату філософську основу, розроблену Платоном, і критичний аналіз його ідей і теорій у цих областях. Досліджуючи його діалоги та твори, дослідження намагається зрозуміти концепції Платона, їхні взаємозв’язки та їхні наслідки для етичного та естетичного дослідження.
У царині етики мета полягає в тому, щоб дослідити розуміння Платоном природи моралі, чесноти та хорошого життя. Дослідження прагне розгадати теорію тристоронньої душі Платона, яка стверджує, що душа складається з розуму, духу та бажання, а також дослідити, як ці елементи формують моральну поведінку та характер. Він має на меті проаналізувати роль розуму в прийнятті моральних рішень, вихованні чеснот і досягненні кінцевої мети етичного життя, Добра. Досліджуючи етичні запити Платона, дослідження має на меті пролити світло на фундаментальні питання про людську поведінку, природу справедливості та формування ідеального суспільства.
Що стосується естетики, мета полягає в тому, щоб заглибитися в думки Платона про природу та призначення мистецтва, краси та ролі естетики в людському досвіді. Дослідження має на меті вивчити Платонову критику мистецтва як наслідування та його занепокоєння щодо потенційного обману та спотворення реальності через художнє зображення. Він має на меті вивчити ідеї Платона про зв’язок між мистецтвом, почуттями та розумом, а також оцінити його аргументи щодо трансформаційного потенціалу мистецтва, коли воно узгоджується з вищими істинами та ідеалами. Вивчаючи естетичну філософію Платона, мета полягає в тому, щоб отримати уявлення про природу художнього вираження, тлумачення краси та етичних аспектів художньої творчості.
Більш широкою метою дослідження є розуміння взаємозв’язку етичних і естетичних теорій Платона та їхнього значення в його загальній філософській структурі. Ця робота прагне дослідити, як ідеї Платона в цих областях пов’язані з його метафізикою, епістемологією та політичною думкою. Дослідження має на меті критично розглянути аргументи Платона, оцінити їхні сильні та слабкі сторони та вивчити їхні наслідки для сучасного етичного та естетичного дискурсу. Зрештою, мета полягає в тому, щоб сприяти глибшому розумінню філософської спадщини Платона та її актуальності для вирішення позачасових питань про етику, естетику та стан людини. Для цього потрібно виконати такі завдання :
1) Аналіз та тлумачення етичних теорій Платона: ця мета передбачає ретельне вивчення діалогів і творів Платона, щоб отримати всебічне розуміння його етичної основи. Він має на меті з’ясувати такі ключові поняття, як чеснота, мораль, справедливість і добро, а також дослідити взаємозв’язки між ними.
2) Дослідити взаємодію між розумом, духом і бажанням у моральній психології: ця мета зосереджена на дослідженні динаміки тристоронньої душі та її впливу на поведінку людини, прийняття моральних рішень і формування характеру. Він спрямований на вивчення ролі та взаємодії розуму, духу та бажання у формуванні моральних цінностей і дій людей.
3) Критично оцінити естетичну філософію Платона: Ця мета передбачає ретельний аналіз поглядів Платона на мистецтво, красу та естетику. Він має на меті проаналізувати його аргументи щодо природи мистецтва як імітації, потенційних оманливих якостей мистецтва та трансформаційної сили мистецтва, узгодженого з вищими істинами. Він також прагне оцінити актуальність і застосовність естетичних теорій Платона в сучасному контексті.
4) Зрозуміти зв’язок між етикою та естетикою у філософії Платона: ця мета досліджує взаємозв’язок етичних та естетичних теорій Платона. Він має на меті розкрити, як етичні цінності та принципи інформують про мистецьку творчість і оцінку, і як естетичний досвід може сприяти моральному розвитку та прагненню до добра. Він прагне вивчити способи, якими етичні та естетичні ідеї Платона взаємозбагачують і впливають одна на одну.
5) Щоб вивчити значення теорій Платона для сучасного етичного та естетичного дискурсу: ця мета передбачає оцінку актуальності та застосовності етичних та естетичних теорій Платона в сучасному контексті. Він має на меті виявити зв’язки між ідеями Платона та сучасними дискусіями та критично розглянути їхні наслідки для етичної поведінки, художнього вираження та розуміння краси в сучасному суспільстві.
6) Сприяти глибшому розумінню філософської спадщини Платона: мета полягає в тому, щоб зробити вагомий внесок у дослідження філософії Платона, пропонуючи глибокий аналіз, тлумачення та оцінку його етичних і естетичних теорій. Він прагне забезпечити детальне розуміння його ідей та їхнього значення для вирішення постійних питань про етику, естетику та стан людини.

Методологічну основу дослідження складають системний, структурно-
функціональний дослідницькі підходи, а також загальнонаукові методи
пізнання : аналіз, синтез, методологічний та історичний аналіз.
Наукове значення проведеного дослідження зазначається в узагальненні,
уточненні та систематизації наукових даних, що випливають з теоретичного
доробку дослідника.
Структура роботи. Дипломна  робота складається із вступу, в якому
визначаються цілі і завданная роботи, об’єкт та предмет вивчення; основної
частини, що включає три розділи, які складаються з 14 підрозділів, та списка джерел, який становить 20 найменувань














Розділ І
Концепція світу Ідей в філософії Платона
1.1  Короткий огляд концепції Ідей та її центральної ролі в філософії Платона

Філософська основа Платона охоплює широкий спектр тем, включаючи метафізику, епістемологію, етику та естетику. В основі філософії Платона лежить його теорія ідей, яка є фундаментальною концепцією, що формує всю його філософську систему. За Платоном, фізичний світ, який ми сприймаємо за допомогою наших органів чуття, є лише тіньовим відображенням вищої сфери реальності. Ця вища сфера складається з вічних і незмінних Ідей, які є досконалими й ідеальними сутностями таких речей, як краса, справедливість, добро та істина тоді як фізичні об'єкти, які ми зустрічаємо у світі, є недосконалими копіями або імітаціями цих Ідей. Для Платона ідеї існують незалежно від нашого сприйняття і є справжніми об'єктами пізнання. Вони представляють остаточну реальність і забезпечують стабільну основу для розуміння мінливого та швидкоплинного світу видимостей. Платон використовує аналогію розділеної лінії та алегорію печери, щоб проілюструвати зв’язок між світом ідей і фізичним світом. «-Зробивши це, - сказав я, уподібни, будь ласка, нашу людську природу з огляду на розумову культуру і її відсутність ось до якого стану… Уяви собі, що люди ніби перебувають у підземному, подібному до печери помешканні, до якого на всю ширину печери веде відкритий для світла вхід. Люди сидять тут ще з дитинства, мають скуті кайданами ноги й шию, тож рушитися з місця вони не можуть і дивляться лише просто себе, бо повернути голову їм не дозволяють кайдани. Згори і здалеку падає на них світло вогню, до якого вони обернені плечима, а між вогнем і кайданниками проходить вгорі дорога,паралельно до якої, уяви собі, вибудований невисокий мур, що нагадує перегородку, яку штукарі встановлюють перед глядачами і над якою показують своє мистецтво….. – Тоді уяви собі, що уздовж цього муру люди носять всілякі витвори, тримаючи їх так, щоб вони були видні зверх огорожі: тут і статуї, і всілякі зображення інших живих істот, виконані з каменю і дерева.І, певна річ, що одні люди при цьому розмовляють, інші – мовчать.»   Ідеї, будучи вічними і незмінними, служать стандартами або ідеалами, за якими ми оцінюємо предмети і явища фізичного світу. Вони є еталоном правди, краси та добра. Через філософське споглядання та раціональне дослідження можна отримати доступ до знань про Ідеї та прагнути узгодити своє життя з цими вищими ідеалами. У філософії Платона вивчення ідей не обмежується інтелектуальною зацікавленістю чи абстрактними роздумами. Це також має глибокі наслідки для етики та естетики. Ідеї служать основним джерелом моральних цінностей, керуючи людьми в їх пошуках чесноти та хорошого життя. Вони також формують погляди Платона на мистецтво, де він наголошує на важливості здатності мистецтва вловлювати та імітувати красу та гармонію ідей. Загалом, концепція ідей є наріжним каменем філософської основи Платона, пронизуючи його ідеї метафізики, епістемології, етики та естетики. Вона забезпечує всебічне розуміння реальності, знання та прагнення до найвищих ідеалів у житті людини.

Мотивація Платона для введення поняття ідей випливає з його бажання примирити проблему зміни та пошук універсального знання. Він намагався відповісти на філософське питання про те, як ми можемо отримати знання про універсальні, незмінні істини у світі постійного потоку та мінливості. Платон визнав, що фізичний світ, який ми відчуваємо через наші органи чуття, піддається змінам, недосконалості та індивідуальним варіаціям. Однак він вважав, що справжнє знання не може бути отримано з цієї постійно мінливої ​​сфери. Натомість він припустив існування вищої сфери реальності, сфери Ідей, яка забезпечує стабільну та незмінну основу для знання. Концепція Ідей дуже актуальна для етичних запитів Платона, оскільки вона формує основу для його розуміння моралі та прагнення до чесноти. Платон вважав, що справжнє моральне знання не може бути отримано з мінливої ​​та суб’єктивної сфери фізичного світу, а має бути засноване на царстві вічних і незмінних ідей.
Для Платона ідеї представляють найвищі стандарти або ідеали добра, справедливості, мужності, мудрості та інших моральних чеснот. Ці ідеї існують незалежно від окремих осіб і конкретних дій, забезпечуючи універсальну та об’єктивну основу для етичних принципів. Платон стверджує, що люди можуть отримати доступ до знань про ці Ідеї через філософське споглядання та раціональне дослідження.
Ідея Добра має особливе значення в етичних рамках Платона. Це найвища і найфундаментальніша Ідея, що представляє остаточне джерело істини та цінності. Платон припускає, що Добро освітлює та дає мету всім іншим Ідеям, слугуючи керівним принципом моральної поведінки.

Платон стверджує, що люди повинні прагнути узгодити своє життя зі світом ідей, особливо з Добром. Культивуючи знання та розуміння ідей, люди можуть розвинути в собі добрі якості та вести морально чесне життя. Доброчесність, за Платоном, передбачає гармонійну інтеграцію розуму, емоцій і бажань, керовану знанням ідей. Прагнення до чесноти веде до реалізації людського потенціалу та досягнення евдемонії, стану процвітання та благополуччя.

Таким чином, етичні запити Платона глибоко переплетені з його концепцією ідей. Ідеї забезпечують трансцендентну та об’єктивну основу для моральних цінностей, дозволяючи людям вийти за межі умовних та суб’єктивних аспектів фізичного світу. Визнаючи універсальні ідеали, представлені Ідеями, і погоджуючись із ними, люди можуть прагнути до моральної досконалості та реалізації гарного життя.
Відповідність Ідей естетичним запитам Платона полягає в його розумінні краси та мети мистецтва. Платон вважав, що справжня краса знаходиться в царстві ідей і що фізична краса, знайдена в чуттєвому світі, є лише недосконалим відображенням або імітацією цього вищого ідеалу.
Платон стверджував, що мистецтво, включаючи поезію, живопис і музику, є формою імітації, або мімезису. Художники, на його думку, створювали твори мистецтва, які імітували фізичний світ, який сам по собі є недосконалою копією. Платон критично ставився до мистецтва, яке просто імітує чуттєву сферу, оскільки вважав його спотворенням реальності та потенційним джерелом обману.
Проте Платон також визнавав перетворюючу силу мистецтва, коли воно надихається світом Ідей. Він вважав, що мистецтво може служити потужним інструментом для піднесення душі та ведення людини до вищого розуміння істини, добра та краси. Коли художники шукають натхнення у царстві ідей, вони можуть створювати твори мистецтва, які резонують із універсальними ідеалами та передають гармонію, порядок і красу вищої реальності.
Естетичні пошуки Платона обертаються навколо думки, що мистецтво має бути засобом доступу до трансцендентних і вічних аспектів, Ідей. Він стверджував, що метою мистецтва має бути не просто розвага чи чуттєве задоволення, а скоріше розвиток душі та пошук мудрості. Платон вважав мистецтво засобом морального та інтелектуального виховання, здатним піднести індивідів і привести їх до глибшого розуміння істинної природи дійсності.

Таким чином, Ідеї мають відношення до естетичних запитів Платона, слугуючи джерелом натхнення та стандартом, за яким можна оцінювати твори мистецтва. Займаючись мистецтвом, яке відображає гармонію, порядок і красу ідей, люди можуть отримати трансформуючий естетичний досвід, який сприяє їх моральному та інтелектуальному розвитку.
 Загалом, введення Платоном поняття ідей у його філософську систему служить меті забезпечення метафізичного фундаменту для універсального знання. Це дозволяє досліджувати трансцендентні істини та ідеали, які не залежать від обмежень і мінливості фізичного світу. Ідеї мають відношення до етичних запитів Платона, слугуючи джерелом моральних цінностей, тоді як в естетиці вони керують його розумінням краси та мети мистецтва.

1.2.Природа Ідей
Розуміння Платоном природи ідей є центральним аспектом його філософії. За Платоном, Ідеї — це вічні, незмінні та досконалі сутності, які існують незалежно від фізичного світу. Вони представляють кінцеву реальність і служать істинними об'єктами пізнання.
Однією з ключових характеристик ідей є їх трансцендентна природа. Вони існують в окремій сфері, відмінній від сфери фізичних об’єктів і чуттєвого досвіду, не підлягають обмеженням і недосконалості фізичного світу, але існують у стані чистої та ідеальної досконалості.
Платон також наголошує на їх постійності. На відміну від постійно мінливої ​​та швидкоплинної природи фізичного світу, Ідеї залишаються незмінними. Вони не схильні до розпаду, псування чи змін, що дозволяє їм забезпечувати стабільну основу для знань і розуміння.
Крім того, Ідеї вважаються основними причинами та поясненнями характеристик і якостей, які ми спостерігаємо у фізичному світі. Вони є планами або архетипами, які породжують конкретні випадки чи приклади, з якими ми стикаємося через органи чуття. Фізичні об'єкти, які ми сприймаємо, є недосконалими копіями або імітаціями ідей, які є справжньою сутністю та джерелом їхніх якостей.
Платон також підкреслює ієрархічний характер світу Ідей. На вершині цієї ієрархії знаходиться Ідея Добра, яка є остаточним джерелом істини, краси та моральних цінностей. Інші Ідеї, наприклад, краси, справедливості та доброчесності, отримують свої якості та характеристики саме від Ідеї Добра. 
«-Саме тому, - сказав я, - ти й чуєш твердження, що сонце – дитя добра, його ж добро породило подібним до себе і тим, чим буде добро у сфері, доступній для осягнення розумом, стосовно самого розуму й того, що ним осягається, тим у сфері видимого є сонце стосовно зору і всього, що зір сприймає.»
Ця цитата ілюструє ідею Платона про те, що Ідея Добра є основним джерелом і вищим принципом у його філософських рамках. Добро часто вважають вершиною його метафізичної ієрархії, що представляє остаточну істину, знання та основу для розуміння природи дійсності.
Трансцендентне і вічне існування ідей є центральним аспектом філософії Платона. Згідно з Платоном, вони існують у сфері, відокремленій від фізичного світу, який ми сприймаємо нашими відчуттями. Вони є ідеальними та незмінними сутностями, які представляють найвищий рівень реальності.
Платон стверджував, що фізичний світ, який ми відчуваємо, характеризується постійними змінами, недосконалістю та мінливістю. Однак він вважав, що за межами цього світу видимостей і існує царство Ідей, де вони не підлягають обмеженням і коливанням фізичної сфери, а натомість втілюють чисті та незмінні сутності.
Ідеї вважаються трансцендентними, оскільки вони виходять за рамки конкретних випадків або прикладів, які ми зустрічаємо у фізичному світі. Наприклад, коли ми сприймаємо красиву квітку, ми сприймаємо відображення або недосконалу копію Ідеї Краси, яка існує незалежно і вічно, поза будь-якою конкретною квіткою чи будь-яким конкретним проявом краси.
Платон вважав Ідеї онтологічно значущими, оскільки вони забезпечують основу для справжнього знання та розуміння. Він вважав, що знання, отримані з фізичного світу, є ненадійними та можуть змінюватися, оскільки наші почуття можуть нас обдурити. З іншого боку, знання про Ідеї є об'єктивним, універсальним і незмінним.
Ідеї служать остаточною реальністю, яка лежить в основі фізичного світу та надає йому значення. Вони є архетипами або планами, з яких усі окремі екземпляри отримують своє існування та характеристики. Фізичні об'єкти, з якими ми стикаємося, є лише відображеннями або імітаціями ідей, які різною мірою беруть участь у їхній сутності.
Онтологічне значення ідей полягає в їхній ролі основи об’єктивної істини, моралі та краси. Споглядаючи Ідеї через раціональне дослідження та філософські роздуми, люди можуть отримати доступ до вищих істин і отримати знання, які виходять за рамки минущої та недосконалої природи фізичного світу.
Таким чином, трансцендентне та вічне існування ідей, їхній статус ідеальних і незмінних сутностей та їх онтологічне значення у філософії Платона демонструють його віру у вищу реальність за межами фізичного царства, вони забезпечують основу для розуміння незмінних істин і суттєвих якостей, які лежать в основі світу видимості, що постійно змінюється.
1.3. Епістемологічне значення Ідей
Концепція ідей відіграє фундаментальну роль у формуванні епістемології Платона, яка займається природою, обсягом і межами знання. Платон стверджує, що справжнє знання походить не з чуттєвого світу, а з царства ідей.

Згідно з Платоном, знання — це спогади про істини, які душа набула в попередньому стані перед входом у фізичний світ. Душа у своєму попередньому існуванні мала прямий доступ до сфери ідей, де вона отримала знання про вічні та незмінні сутності. Однак, увійшовши у фізичний світ, душа забуває про це знання і повинна брати участь у процесі пригадування, щоб знову відкрити його.
“Seeing then that the soul is immortal and has been born many times, and has beheld all things both in this world and in the nether realms, she has acquired knowledge of all and everything; so that it is no wonder that she should be able to recollect all that she knew before about virtue and other things.” (Meno, 81b)
Ідеї, будучи архетипами фізичного світу, служать об'єктами істинного пізнання. Вони є незмінними, універсальними та позачасовими сутностями, які втілюють суть речей. Наприклад, Ідея Краси є джерелом усіх прекрасних об’єктів у фізичному світі, а знання краси походить від споглядання самої Краси.
Платон стверджує, що фізичний світ характеризується недосконалістю і мінливістю, а отже, знання, отримане від чуттів, ненадійне. Чуттєве сприйняття надає нам лише окремі випадки чи видимості, які підлягають зміні та є простою імітацією Ідей, коли як справжнє знання походить від розуму та інтелекту, які здатні осягнути універсальну та незмінну природу Ідей.
«…розсіюватися може все, складене з окремих частин і складне від природи, причому розпадатиметься воно в такий самий спосіб, як колись склалось докупи. Розпадові не піддається лише цілісне, а більш нічого ». (Федон 78b)

Тут Платон протиставляє ідеї речам фізичного світу, які постійно змінюються і підлягають руйнуванню. Він має на увазі, що знання про фізичний світ обов’язково є недосконалим і неповним, оскільки воно базується на речах, які піддаються змінам і занепаду.

У епістемології Платона процес отримання знання включає діалектичний метод дослідження та використання розуму для сходження з чуттєвої сфери до сфери ідей. За допомогою інтелектуального споглядання та філософського дискурсу люди прагнуть досягти вищого рівня розуміння та пригадати істини, які лежать за межами фізичного світу.
Концепція ідей формує епістемологію Платона, встановлюючи основу для істинного знання та відрізняючи його від простої думки чи переконання, заснованого на чуттєвому сприйнятті. Ідеї забезпечують стандарти, за якими вимірюються недосконалі та мінливі об’єкти фізичного світу, дозволяючи прагнути до справжнього знання та досягнення мудрості.
Платон стверджує, що справжнє знання набувається не через почуття, а через розум та інтелект. Справжнє розуміння передбачає осягнення універсальної та незмінної природи ідей, які доступні через споглядання та філософське дослідження. Саме через цю інтелектуальну участь люди можуть отримати розуміння вічних істин, які лежать в основі швидкоплинних і недосконалих явищ чуттєвого світу.

Сприйняття реальності, згідно з Платоном, передбачає визнання внутрішньої обмеженості чуттєвого світу та розуміння того, що фізична сфера є простим відображенням або імітацією сфери ідей. Чуттєвий світ постійно змінюється і піддається обману, тоді як ідеї представляють стабільні та незмінні істини.

Для Платона справжнє знання виникає, коли душа бере участь у процесі спогадів, повертаючи знання, якими вона володіла до свого втілення у фізичному світі. Душа, яка має безпосередній зв’язок із царством Ідей, може запам’ятати істини, з якими вона зіткнулася у своєму попередньому стані. Завдяки інтелектуальному дослідженню люди можуть отримати доступ до цього вродженого знання та досягти справжнього розуміння сутнісної природи речей.

На думку Платона, набуття справжнього знання є трансформаційним процесом, який звільняє душу від ілюзій чуттєвого світу і веде до вищого рівня свідомості та мудрості. Це передбачає вихід за межі фізичної сфери та досягнення глибшого сприйняття реальності шляхом спілкування з Ідеями.

Підсумовуючи, знання ідей є ключем до справжнього розуміння, сприйняття реальності та отримання справжнього знання за Платоном. Визнаючи незмінну і вічну природу Ідей і займаючись інтелектуальними дослідженнями, люди можуть вийти за рамки чуттєвого світу і отримати доступ до сфери позачасових істин. Це прагнення до знань і розуміння дозволяє людям сприймати реальність у її істинній сутності та досягати вищого рівня мудрості.

1.4. Світ Ідей і етичні погляди Платона

У філософських рамках Платона зв'язок між ідеями та етикою має надзвичайно важливе значення. Ідеї, як ідеальні та незмінні сутності, відіграють важливу роль у формуванні етичної теорії Платона та забезпечують основу для моральних принципів.

Платон стверджує, що Ідея Добра, яка представляє найвищий стандарт моральних чеснот і є джерелом усіх інших моральних чеснот, є вершиною його етичної ієрархії.. Це кінцева мета, якої люди повинні прагнути досягти у своєму прагненні до чеснотного життя. Ця Ідея забезпечує керівний принцип етичної поведінки та служить орієнтиром для визначення того, які дії є морально правильними чи неправильними.
Платон вважає, що справжнє знання Ідей необхідне людям для розвитку етичної чесноти. Через філософське споглядання та інтелектуальне дослідження люди можуть отримати уявлення про природу форм і зрозуміти суть моральних чеснот, таких як справедливість, мужність, мудрість і поміркованість. Узгоджуючи свої дії та поведінку з Ідеями, люди можуть розвивати доброчесний характер і жити згідно з найвищими етичними принципами.

Крім того, Платон припускає, що прагнення до етичної досконалості включає процес прагнення подолати прірву між недосконалим світом видимостей і царством Ідей. Прагнучи наблизитися до ідеалів, представлених Ідеями, індивіди можуть поступово підвищуватися морально і наближатися до стану моральної досконалості.

Розуміння світу Ідей також забезпечує основу для розуміння Платоном морального виховання та ролі царя-філософа в ідеальному суспільстві. Платон стверджує, що ті, хто отримав знання про цю сферу, найкраще підходять для управління та керівництва суспільством. Король-філософ, завдяки глибокому розумінню трансцендентних істин, може вести інших до морального просвітлення та забезпечувати добробут і справедливість держави. Ідеї служать об'єктивними стандартами моральної чесноти та забезпечують основу для етичних суджень. Справжнє знання вважається вирішальним для розвитку етичної досконалості та культивування доброчесного характеру. Прагнення до етичних ідеалів, представлених у Ідеях, дозволяє людям жити згідно з найвищими моральними принципами та сприяє створенню справедливого та гармонійного суспільства.
Існування моральних Ідей має глибокий вплив на етичні рамки Платона, формуючи його розуміння таких понять, як чеснота, справедливість і хороше життя. Платон вважає, що моральні Ідеї являють собою ідеальні та незмінні стандарти, за якими оцінюються етичні принципи та дії. Давайте дослідимо, як їх існування впливає на ці ключові аспекти етичної філософії Платона:

Чеснота: Чеснота стосується виховання моральної досконалості та узгодження своєї душі з ідеалами, представленими Ідеями. Платон виділяє чотири основні чесноти: мудрість, мужність, помірність і справедливість. Ці чесноти не є просто соціальними умовностями, а ґрунтуються на трансцендентних істинах моральних ідей. Вони розглядаються як керівні принципи, які люди повинні прагнути втілити у своїх думках, діях і характері.

Справедливість: Платон стверджує, що справедливість полягає в тому, що кожен індивід виконує свою належну роль у суспільстві, яка визначається її природою та гармонійним функціонуванням цілого. Ідея справедливості представляє остаточний стандарт справедливості, і її існування забезпечує основу для оцінки та встановлення справедливих соціальних і політичних систем. 

Хороше життя: Ідея Добра представляє найвищий і найбажаніший стан буття, і саме через прагнення до цього найвищого добра люди можуть досягти справжнього щастя, задоволення та процвітання. Гарне життя, за Платоном, передбачає розвиток чесноти, прагнення до мудрості та реалізацію свого потенціалу як розумної та моральної істоти.

Ідеї служать орієнтиром для людей, щоб узгодити своє життя з найвищими етичними ідеалами. Вони забезпечують основу для оцінки моральних вчинків і принципів, спрямовуючи людей до розвитку доброчесного характеру та прагнення до справедливості. Існування моральних форм привносить об’єктивність і універсальність в етичні рамки Платона, оскільки етичні істини ґрунтуються на трансцендентному царстві форм, а не є суб’єктивними чи відносними. 

1.5. Ідеї і естетичні погляди Платона
Хоча основна увага Платона зосереджена на етиці та епістемології, він дійсно пропонує розуміння природи краси та її зв’язку зі світом Ідей. Давайте дослідимо цей зв’язок у філософії Платона:

Імітація та краса: Платон висловлює скептицизм щодо природи мистецтва та його здатності вловлювати справжню красу. У своєму діалозі «Держава» він обговорює концепцію мімезису, яка відноситься до імітації або репрезентації дійсності в мистецтві. Платон стверджує, що мистецтво є простою імітацією фізичного світу, який сам є простим відображенням вічної та незмінної сфери ідей. Згідно з Платоном, фізичний світ є дефектною та недосконалою копією, а мистецтво, будучи копією копії, ще більше віддалено від реальності та істини. Таким чином, він припускає, що мистецтво не може забезпечити справжнє знання або доступ до царства Ідей.

Естетика і Ідея Краси: Платон вважає красу об’єктивною та трансцендентною якістю, що ґрунтується на сфері Ідей. Платон припускає, що справжню красу можна осягнути лише через філософське споглядання та прагнення до мудрості. Вона виходить за межі фізичних проявів краси в чуттєвому світі та відображає гармонію та досконалість, знайдені у Ідеях.

Краса і душа: Платон також досліджує трансформаційну силу краси в людській душі. Він припускає, що зустріч з красою в її різноманітних формах, наприклад, у природі чи мистецтві, має потенціал піднести й надихнути душу. Краса служить каталізатором спогадів душі про Ідеї та її туги за трансцендентним. Платон розглядає відчуття краси як засіб пробудження душі до вищих істин і культивування глибшої оцінки божественного і вічного.

Хоча скептицизм Платона щодо мистецтва може свідчити про розрив між естетикою та його філософією, важливо визнати, що його розуміння краси та її зв’язок із світом Ідей забезпечує філософську основу для оцінки трансцендентної природи краси. 

Існування Ідей у філософії Платона відіграє значну роль у формуванні його поглядів на красу, мистецтво, роль естетичних переживань у житті людини. Давайте дослідимо, як ях існування впливає на ці аспекти:

Краса як відображення Ідей: Платон вважає, що краса в чуттєвому світі є відображенням або проявом Ідеї Краси. Згідно з Платоном, фізичний світ є царством постійних змін і недосконалості, таким чином, краса фізичного світу є швидкоплинним і недосконалим відображенням досконалої та вічної краси, знайденої у світі Ідей. Платон припускає, що справжня краса — це не просто питання суб’єктивних уподобань, а ґрунтується на об’єктивній і трансцендентній реальності форм.

Мистецтво як імітація: Платонова концепція мімезису, або імітації, формує його погляди на мистецтво. Він стверджує, що мистецтво є простою імітацією фізичного світу, який сам по собі є недосконалою копією сфери Ідей. Платон припускає, що мистецтво ще більше віддалено від істини та реальності, оскільки воно діє на рівні видимості, а не вловлює сутність чи справжню природу речей. Отже, Платон скептично ставиться до здатності мистецтва надати справжнє знання чи доступ до сфери Ідей.

Естетичні переживання як проблиск форм: хоча Платон має застереження щодо мистецтва, він визнає, що естетичні переживання можуть дати проблиск у трансцендентну сферу Ідей. Платон припускає, що зустрічі з красою в її різних формах, наприклад, у природі чи в художніх творах, мають потенціал піднести душу та викликати почуття благоговіння та подиву. Такі переживання можуть діяти як каталізатор для спогадів душі про Ідеї та її прагнення до вищих істин. Платон розглядає естетичні переживання як засіб з'єднання з божественним і вічним, наближаючи індивідів до істинного знання.

Етичний вимір естетики: Погляди Платона на естетику переплітаються з його етикою. Він вважає, що знайомство з красою та залучення до естетичних переживань можуть мати глибокий моральний вплив на людей. Платон стверджує, що зустріч зі справжньою красою може надихнути людей прагнути до вищих ідеалів і плекати в собі чесноти. Краса служить трансформуючою силою, пробуджуючи душу до вищих істин і спонукаючи до прагнення до мудрості та моральної досконалості.

Підсумовуючи, існування Ідей глибоко впливає на погляди Платона на красу, мистецтво та роль естетичних переживань у житті людини. Платон розглядає красу як відображення Ідей, а мистецтво розглядає як недосконалу імітацію фізичного світу. Хоча він скептично ставиться до здатності мистецтва надавати справжнє знання, він визнає, що естетичний досвід може запропонувати проблиски трансцендентного царства та мати моральний і трансформуючий вплив на людей. Зв'язок між концепцією світу Ідей та естетикою у філософії Платона забезпечує основу для споглядання природи краси, ролі мистецтва та етичного значення залучення до естетичного досвіду.







Розділ ІІ
Етика у філософії Платона
2.1.  Вступ до етики Платона

Підхід Платона до етики є фундаментальним аспектом його філософії, і він має велике значення для розуміння його загальної філософської основи. Етична теорія Платона обертається навколо концепції чесноти, прагнення до хорошого життя та ролі розуму в керуванні людською поведінкою. Ось огляд підходу Платона до етики та його значення:
Гарне життя: У етичній філософії Платона прагнення до хорошого життя є фундаментальною проблемою. Платон бачить хороше життя як життя чесноти, мудрості та гармонії з формами, де люди прагнуть узгоджувати свої дії та цінності з остаточним Добром.
Для Платона хороше життя — це не лише гонитва за задоволеннями чи матеріальним багатством. Натомість це життя, присвячене прагненню до моральної досконалості, знань і гармонійного розвитку душі. Платон стверджує, що справжнього щастя та задоволення можна досягти лише шляхом прагнення до мудрості та чесноти, які ведуть до глибокого почуття внутрішньої гармонії та узгодження з трансцендентними формами.
В етичних рамках Платона чесноти відіграють вирішальну роль у прагненні до хорошого життя. Такі чесноти, як мудрість, хоробрість, справедливість і поміркованість, вважаються основними якостями, які дозволяють людям вести морально чесне та насичене життя. Ці чесноти є не простими моделями поведінки чи соціальними умовностями, а радше відображенням вічних і незмінних форм. Це якості, які перегукуються з найвищою реальністю і сприяють розквіту душі.
Платон наголошує на важливості самоаналізу та саморефлексії в прагненні до хорошого життя. Він заохочує людей продовжувати процес самоаналізу та філософських досліджень протягом усього життя, прагнучи зрозуміти себе та своє місце у світі. Завдяки самопізнанню люди можуть визначити свої сильні та слабкі сторони, подолати свої ірраціональні бажання та прагнути до самовдосконалення.
Крім того, Платон виступає за виховання інтелектуальних і моральних чеснот через освіту та вивчення філософії. Він вважає, що люди повинні прагнути здобувати знання та розвивати навички критичного мислення, що дозволить їм відрізняти правду від брехні та робити усвідомлений етичний вибір. Освіта, за Платоном, полягає не лише в отриманні знань, а й у перетворенні душі, що веде до реалізації повного потенціалу людини як моральної та інтелектуальної істоти.
Роль розуму: В етичній системі Платона розум відіграє вирішальну роль як керівна здатність для прийняття моральних рішень і досягнення чесноти. Платон розглядає розум як найвищу та найшляхетнішу частину людської душі, здатну розпізнавати істину, розуміти форми та керувати іншими аспектами особистості.
Платон висуває тристоронню модель душі, яка складається з розуму духу і бажання, розум, розташований на найвищому рівні, представляє раціональний та інтелектуальний аспект душі. Він асоціюється з мудрістю, знанням і прагненням до істини.
Згідно з Платоном, справжня функція розуму полягає в тому, щоб керувати іншими елементами душі та контролювати їх. Коли розум керує, він керує духом і бажаннями відповідно до принципів чесноти та прагнення до добра. Розум діє як моральний компас, ведучи людей на шлях праведності та реалізації їх справжнього потенціалу.
Платон підкреслює важливість виховання розуму через освіту та філософські дослідження. Він стверджує, що за допомогою розуму люди можуть отримати знання про вічні та незмінні Форми, які служать основними стандартами істини, краси та добра. Розум дозволяє людям вийти за межі чуттєвого сприйняття та отримати доступ до вищих сфер розуміння.
У гонитві за етичною досконалістю Платон наголошує на потребі розуму перемагати ірраціональні пориви душі. Він визнає існування внутрішніх конфліктів всередині індивідів, коли бажання та пристрасті можуть звести їх зі шляху чесноти. Розум, як керуючий, має впливати на стримування та гармонізацію цих суперечливих елементів, забезпечуючи, щоб моральні вибори були зроблені відповідно до Добра.
Крім того, Платон стверджує, що розум дозволяє людям проявляти самоконтроль і поміркованість. Це дозволяє їм протистояти миттєвому задоволенню та робити вибір, який керується довгостроковими міркуваннями та благополуччям душі. Розум дає людям можливість оцінювати свої бажання та імпульси, розрізняючи те, що справді корисно, а що просто приємно в даний момент.
Природа справедливості : Природа справедливості є центральною темою в етичних рамках Платона. Платон досліджує концепцію справедливості у своїх діалогах, зокрема в «Державі», де він бере участь у глибокому дослідженні природи та сутності справедливості.
За Платоном, справедливість — це не просто довільна соціальна конструкція чи набір правил, нав’язаних тими, хто має владу. Натомість він стверджує, що справедливість є властивою властивістю самої природи реальності. Для Платона справедливість є об'єктивним і універсальним принципом, який існує незалежно від людських думок і умовностей.
Платон стверджує, що справедливість тісно пов’язана з ідеєю гармонії та рівноваги. Він представляє метафору людської душі як тристоронньої сутності, що складається з розуму, духу та бажання. У справедливої ​​людини ці три елементи перебувають у правильному вирівнюванні та балансі, а розум керує й спрямовує інші частини. Подібним чином у справедливому суспільстві кожна особа виконує свою належну роль і робить внесок у загальну гармонію суспільства.
Платон стверджує, що справжня справедливість полягає в тому, щоб віддати кожній людині те, що їй належить, на основі її природних здібностей і функцій. Він виступає за систему соціальної організації, яка базується на принципі спеціалізації, де індивідам призначаються ролі та заняття відповідно до їхніх природних талантів і здібностей. У такому суспільстві кожен виконує свої завдання старанно і співпрацюючи, створюючи гармонійний і справедливий суспільний порядок.
Крім того, Платон розрізняє дві форми справедливості: індивідуальну справедливість і соціальну справедливість. Індивідуальна справедливість стосується гармонійної інтеграції душі, де розум керує та контролює бажання та пристрасті. Соціальна справедливість, з іншого боку, стосується справедливої ​​організації та функціонування всього суспільства, де кожна особа виконує свою роль і робить внесок у загальне благо.
Платон також вводить концепцію царя-філософа, правителя, який володіє як інтелектуальною мудрістю, так і моральною чеснотою. Цар-філософ, за Платоном, є втіленням справедливості, оскільки він керується розумом і має мудрість, щоб керувати державою справедливо та гармонійно.
Проте Платон визнає, що реалізація досконалої справедливості є складним завданням. Він визнає, що люди недосконалі й схильні до вад і егоїстичних бажань. Платонове бачення справедливості служить ідеалом, до якого слід прагнути, прагнучи до суспільства, де розум переважає над особистим інтересом і де кожна особа робить внесок у добробут загалом.
Душа та її гармонія: етичні запити Платона тісно пов’язані з його тристоронньою моделлю душі, яка складається з розуму, духу та апетиту. Він досліджує, як ці різні аспекти душі можна гармонізувати для досягнення моральної досконалості. Платон стверджує, що розумна частина душі повинна керувати іншими частинами, а розум виступає в якості керівної сили моральної поведінки.
Конфлікт між бажаннями та моральними обов'язками : Конфлікт між бажаннями та моральними зобов’язаннями є фундаментальною етичною дилемою, яку Платон розглядає у своїй філософській структурі. Платон визнає, що люди часто стикаються з внутрішніми конфліктами між їхніми особистими бажаннями, керованими їхніми безпосередніми потребами та особистим інтересом, і їхніми моральними зобов’язаннями, керованими принципами чесноти та вищого блага.
З погляду Платона, люди — це складні істоти з багатогранними бажаннями та апетитами. Ці бажання охоплюють широкий спектр потреб і бажань, включаючи фізичне задоволення, матеріальні блага, соціальний статус і владу. Однак Платон стверджує, що не всі бажання за своєю суттю є доброчесними або сприяють благополуччю особистості та суспільства.
Конфлікт виникає, коли чиїсь бажання суперечать моральним зобов’язанням. Наприклад, людина може бажати особистого багатства та успіху, що може спонукати її до неетичних чи експлуатаційних дій. У таких випадках досягнення власних інтересів суперечить моральному обов’язку ставитися до інших справедливо та чесно.
Платон підкреслює важливість розуму та самодисципліни у вирішенні цього конфлікту. Він стверджує, що люди мають раціональну здатність, яка дозволяє їм брати участь у критичному мисленні, саморефлексії та моральних міркуваннях. За допомогою розуму люди можуть оцінити свої бажання та розрізнити, які з них узгоджуються з моральними чеснотами та сприяють благополуччю собі та іншим.
Платон виступає за перевагу розуму над бажаннями, припускаючи, що люди повинні прагнути розвивати самоконтроль і дисципліну. Підпорядковуючи миттєві бажання велінню розуму, люди можуть керувати конфліктом між бажаннями та моральними зобов’язаннями. Платон вважає, що прагнення до моральної досконалості вимагає від людей розвитку гармонійного балансу між своїми бажаннями та моральними зобов’язаннями.
Крім того, етичні основи Платона підкреслюють важливість освіти та виховання моральних чеснот. Завдяки належній освіті та моральному керівництву люди можуть розвинути етичне сумління, яке спрямовує їхні бажання до доброчесних цілей. Освіта допомагає людям усвідомити вищі ідеали та цінності, які виходять за межі миттєвого задоволення й узгоджуються з прагненням до вищого блага.

2.2 Добро та Ідеальна Держава
Бачення Платоном ідеальної держави як прояву добра є центральним аспектом його етичної та політичної філософії. У праці Платона «Держава» він представляє детальний проект ідеального суспільства, яким керуватимуть царі-філософи та покликане підтримувати справедливість, чесноти та загальне благо.
За Платоном, ідеальна держава є відображенням досконалого і незмінного царства Ідей. Держава розглядається як макрокосм індивідуальної душі, де кожен компонент відіграє певну роль у збереженні гармонії та реалізації Добра.
В ідеальній державі Платона суспільство поділяється на три різні класи: філософів, солдатів і ремісників. Філософи володіють найвищим ступенем мудрості та знання добра. Вони керуються розумом і мають глибоке розуміння найвищої істини та моральних цінностей. Їх роль полягає в тому, щоб керувати державою з мудрістю та справедливістю, забезпечуючи дотримання принципів Добра.
Охорону держави та підтримання порядку несуть солдати. Вони отримують сувору освіту, яка наголошує на дисципліні, фізичній підготовці та моральному розвитку. Їхній обов’язок — підтримувати чесноти мужності та самовідданості в служінні загальному благу.
Ремісники сприяють економічному добробуту держави. Вони вміло та ефективно виконують свої функції, усвідомлюючи своє місце в загальному суспільному порядку та підтримуючи розквіт держави в цілому.
Ідеальна держава Платона характеризується суворою системою освіти та соціальною ієрархією. Окремим особам призначаються їхні ролі в суспільстві на основі їхніх природних здібностей і талантів з метою створення гармонійного та збалансованого суспільства. Держава керується розумом і прагненням до добра, гарантуючи, що справедливість переважає, а благополуччя всіх громадян є пріоритетом.
Узгоджуючи структуру та організацію держави з принципами Добра, Платон уявляє суспільство, яке втілює найвищі ідеали моралі, знання та справедливості. Ідеальна держава служить моделлю, до якої люди повинні прагнути в особистому житті, а також планом для створення справедливого та доброчесного суспільства.
Платонове бачення ідеальної держави як прояву добра підкреслює його віру в трансформаційну силу філософії та здатність індивідів і суспільств досягати справжньої досконалості, узгоджуючи себе з найвищими моральними та інтелектуальними ідеалами. Віра Платона в царів-філософів як охоронців добра і лідерів ідеальної держави походить від його переконання, що ті, хто володіє найвищою формою знання, мудрості та моральних чеснот, найкраще підходять для управління та керівництва суспільством.
У філософії Платона царі-філософи — це особи, які пройшли сувору інтелектуальну та моральну підготовку. Вони досягли глибокого розуміння Ідей, зокрема Добра, завдяки прагненню до філософських знань і споглядання. Це знання дозволяє їм зрозуміти основну істину та принципи, які керують Всесвітом і людським існуванням.
Згідно з Платоном, царі-філософи володіють унікальним поєднанням інтелектуальної проникливості та моральних чеснот, що дозволяє їм приймати рішення в інтересах держави та її громадян. Ними керують не особисті амбіції чи власний інтерес, а радше справжня турбота про загальне благо та прагнення до справедливості.
Платон стверджує, що філософи за своєю природою схильні до мудрості та пошуку істини. Вони люблять знання і мають здатність розрізняти правдиве знання від простої думки. Їхнім прагненням до мудрості керує бажання зрозуміти фундаментальну природу реальності та приєднатися до найвищих ідеалів правди, добра та справедливості. 
Платон виступає за те, щоб царі-філософи були правителями ідеальної держави, тому що він вірить, що їхнє знання Ідей і їхня відданість прагненню до добра озброює їх необхідною проникливістю та моральним компасом для справедливого та мудрого правління. На відміну від інших правителів, які можуть керуватися особистою вигодою чи владою, королі-філософи керуються розумом і кінцевою метою сприяння добробуту та гармонії держави.
«Поки в державах, - почав я, - філософи не матимуть царської влади або так звані теперішні царі та правителі не почнуть шанобливо й належно кохатися у філософії і поки це не зіллється в одне – державна влада і філософія, а тим численним натуристим людям, які порізно пориваються або до влади, або до філософіїї, не буде перекрито дорогу,  до того часу, любий мій Главконе, держава не матиме спокою від зла». (Держава 473c)
Бачення Платоном царів-філософів як охоронців добра відображає його віру в трансформаційну силу філософської мудрості та потенціал для людей, які досягли такої мудрості, щоб служити просвітленими лідерами. Ставлячи царів-філософів біля керма ідеальної держави, Платон уявляє суспільство, де панують знання, чеснота та справедливість і де прагнення до добра є пріоритетним понад усе.

Важливо зазначити, що концепцію царів-філософів Платона не слід розуміти як буквальне схвалення певної політичної системи чи певної групи осіб. Натомість він служить метафоричним відображенням ідеальних якостей і чеснот, які повинні втілювати лідери, щоб керувати якомога справедливішим і найчеснішим способом. Згідно з Платоном, роль царів-філософів зарезервована для небагатьох обраних, які володіють унікальними якостями та проходять суворий процес навчання та освіти. Ці люди не народжуються королями-філософами, а скоріше розвиваються під час трансформаційної подорожі інтелектуального та морального зростання.
Однією з головних якостей, необхідних для того, щоб люди стали королями-філософами, є природна схильність до мудрості та знання. Платон вважав, що деякі люди мають вроджене бажання шукати істину і брати участь у філософських дослідженнях. Ця любов до мудрості служить основою для їх інтелектуального розвитку та здатності осягати найвищі істини.
Проте мати природну схильність до мудрості недостатньо. Платон наголошує на важливості всебічної освіти та ретельного навчання для розвитку якостей, необхідних царям-філософам. Це виховання починається в дитинстві і триває протягом усього життя.
Навчальний процес для королів-філософів починається з великого акценту на математиці та логічних міркуваннях. Ці предмети допомагають розвинути здатність до абстрактного мислення та критичного аналізу. Завдяки вивченню математики люди вчаться логічно міркувати та розуміти абстрактні принципи, які лежать в основі структури реальності.
Крім математики, королі-філософи ретельно вивчають філософію, метафізику, етику та політику. Вони займаються діалектичним дослідженням і спогляданням, прагнучи розкрити остаточні істини і зрозуміти природу Ідей. Цей інтелектуальний пошук дає їм змогу зрозуміти фундаментальні принципи, які керують світом і людським існуванням.
Проте освіта королів-філософів не обмежується лише інтелектуальним розвитком. Платон так само наголошує на вихованні моральних чеснот і характеру. Їх навчають таким дисциплінам, як музика, поезія та фізичне виховання, які мають на меті сформувати їх моральний характер і прищепити такі якості, як самодисципліна, сміливість і поміркованість.
Крім того, очікується, що королі-філософи будуть жити простим життям, вільним від матеріалістичних бажань і відволікань. Вони покликані втілювати чесноти, які вони відстоюють, практикуючи безкорисливість, справедливість і справедливість у своєму повсякденному житті.
Навчання королів-філософів — це процес, що триває протягом усього життя і має на меті культивувати цілісне розуміння істини, мудрості та чесноти. Завдяки цій суворій освіті люди розвивають інтелектуальну проникливість, моральну цілісність і відданість прагненню Добра, необхідні для справедливого й мудрого правління.
Платонова концепція царів-філософів відображає його віру в те, що лідерство слід довірити тим, хто пройшов трансформаційний шлях інтелектуального та морального розвитку. Володіючи як мудрістю, так і чеснотою, королі-філософи вважаються винятково кваліфікованими, щоб направляти та керувати суспільством у справедливий і освічений спосіб.
Крім того, королі-філософи віддають перевагу пошуку мудрості та істини як для себе, так і для громадян держави. Вони сприяють створенню середовища, яке цінує інтелектуальне дослідження, критичне мислення та дослідження глибоких філософських питань. Вони заохочують культуру навчання та освіти, забезпечуючи громадянам доступ до знань, які розширюють їхнє розуміння світу та допомагають розвиватися як особистості.
Виконуючи роль лідерів, королі-філософи також сприяють добробуту держави та її громадян. Вони керуються глибокою турботою про процвітання та щастя людей, які знаходяться під їх опікою. Їхні рішення та політика ґрунтуються на принципах справедливості, справедливості та прагнення до найвищого блага. Вони прагнуть створити умови, які дозволять людям жити змістовним і повноцінним життям, створюючи суспільство, де шанують чесноти та розвивають потенціал кожного громадянина.
Загалом королі-філософи відіграють важливу роль у просуванні справедливості, мудрості та добробуту держави. Їх освічене правління приносить гармонію і порядок, узгоджуючи особистість і державу з принципами форм. Завдяки своєму лідерству вони прагнуть створити справедливе суспільство, де люди можуть вести змістовне життя, шукати мудрості та робити внесок у загальне благо суспільства.

2.3 Три частини душі і моральна психологія
Концепція душі Платона стверджує, що вона складається з трьох окремих частин: розуму, запалу і прагнення Кожна частина має свої унікальні характеристики та по-різному впливає на поведінку людини.
В етичних рамках Платона розум, представлений раціональною частиною душі, вважається керівною та керуючою здатністю. Розум розглядається як найвищий аспект душі, що володіє здатністю до мудрості, критичного мислення та морального судження. Це здатність, за допомогою якої люди можуть отримати доступ до сфери Ідей і розпізнати універсальні істини.
Саме завдяки розуму люди можуть осягнути справжню природу речей, зрозуміти принципи, які керують світом, і розрізнити правду від простої видимості.

 Розум діє як моральний компас, надаючи вказівки для прийняття доброчесних виборів і прагнення до Добра. Він має силу контролювати та гармонізувати суперечливі бажання та пристрасті, які виникають в частинах душі, які відповідають за запал та прагнення.
Платон наголошував на важливості освіти та філософських досліджень, щоб розвивати розум як керівну та керуючу здатність. Він вважав, що завдяки суворій інтелектуальній підготовці люди можуть розвинути свої здібності міркувати, досягти знання Ідей і набути мудрості. Залучаючись до філософського споглядання та діалогу, люди могли відточувати свої навички міркування, оскаржувати свої припущення та отримати глибше розуміння природи реальності та Добра.
Таким чином, розум, представлений раціональною частиною душі, відіграє вирішальну роль в етичній структурі Платона. Це здібності, які направляють і керують іншими частинами душі, спрямовуючи їх до чесноти та прагнення до добра. Через розум люди можуть отримати доступ до вищих істин, робити моральні судження та досягти гармонійного та доброчесного життя.
Він стверджував, що розум із його здатністю до мудрості та морального судження є найвищою та найшляхетнішою частиною душі та має служити її правителем.
У філософії Платона запалена, або вольова, частина душі відіграє вирішальну роль у формуванні характеру та поведінки людини. Вона включає в себе такі якості, як мужність, рішучість і прагнення до честі. Цей аспект душі пов’язаний з нашою емоційною та пристрасною природою, змушуючи нас діяти відповідно до наших цінностей і переконань.
За Платоном, одухотворена частина душі тісно пов’язана з чеснотами, пов’язаними з моральною мужністю та прагненням до шляхетних ідеалів. Це джерело нашої внутрішньої сили та стійкості перед обличчям викликів і труднощів. Мужність, наприклад, дає людям можливість протистояти своїм страхам, відстоювати те, що вони вважають правильним, і діяти на службі справедливості та праведності.

Запалена частина душі також відповідає за виховання рішучості та наполегливості. Це забезпечує внутрішню мотивацію та стимул, необхідний для подолання перешкод і досягнення своїх цілей із непохитною відданістю. Люди з добре розвиненим вольовим аспектом душі виявляють цілеспрямованість і рішучість, які допомагають їм орієнтуватися через життєві виклики та залишатися вірними своїм цінностям.
Крім того, прагнення до честі та визнання тісно пов’язане з одухотвореною частиною душі. Платон вважав, що люди мають вроджене бажання, щоб їх поважали та визнавали за їхні доброчесні вчинки та благородні якості. Духовний аспект душі може підживлювати це прагнення, надихаючи людей шукати честі через вчинки хоробрості, чесності та досконалості.
Однак хоча одухотворена частина душі може бути джерелом чесноти, вона також може легко піддатися емоціям і бажанням. Без керівництва та контролю з боку розуму духовна частина може стати безрозсудною або помилковою, що призведе до дій, які спонукають надмірна гордість, агресія або неврівноважена гонитва за честю. Платон наголошував на важливості розуму в загартуванні та спрямуванні духовної частини, забезпечуючи, щоб її енергія була спрямована на чеснотливі цілі та узгоджена з прагненням до добра.

Підсумовуючи, вольова частина душі з такими її якостями, як сміливість, рішучість і прагнення честі, відіграє значну роль у формуванні характеру і моральної поведінки людини. Якщо правильно керуватись розумом, він може сприяти розвитку чеснот і прагненню до справедливого й почесного життя.
Розвиток і спрямування одухотвореної частини душі до доброчесних дій є центральною проблемою в етичній структурі Платона. Платон вважав, що люди мають здатність розвивати та вдосконалювати свою духовну природу через освіту, навчання та вплив справедливого та гармонійного суспільства.
Одним із ключових методів розвитку духовної частини душі є моральне виховання. Платон наголошував на важливості формування характеру людини з молодості шляхом прищеплення чеснот, цінностей і почуття моральної відповідальності. Під керівництвом мудрих і доброчесних вчителів люди можуть познайомитися з історіями, міфами та прикладами, які надихають і розвивають такі благородні якості, як мужність, чесність і справедливість.

Крім того, розвиток духовної частини душі передбачає розвиток самодисципліни та самоконтролю. Платон вважав, що люди повинні навчитися керувати своїми емоціями та бажаннями, дозволяючи розуму керувати своїми діями. Це включає в себе навчання протистояти миттєвому задоволенню та робити вибір, який відповідає довгостроковим цілям і моральним принципам. Дотримуючись самодисципліни, люди можуть спрямувати енергію духу на доброчесні заняття та подолати вплив неконтрольованих пристрастей.
Крім того, можна сприяти розвитку духовної частини душі через участь у заходах, які сприяють сміливості, рішучості та почуттю честі. Платон виступав за включення фізичних тренувань, таких як легка атлетика та бойові мистецтва, як засіб для розвитку якостей сили, витривалості та хоробрості. Участь у викликах і змаганнях може надати людям можливість проявляти свою енергійну натуру в контрольований і дисциплінований спосіб.
Крім того, вплив справедливого та гармонійного суспільства є вирішальним для того, щоб спрямувати одухотворену частину душі на доброчесні дії. Платон вважав, що організація та структура ідеальної держави з царями-філософами як лідерами та добре впорядкованою соціальною ієрархією створить середовище, яке заохочує та винагороджує доброчесну поведінку. Надаючи зразки для наслідування, сприяючи почуттю колективної мети та дотримуючись принципів справедливості, ідеальна держава допомагає людям узгоджувати свою духовну природу з прагненням до добра.
Підсумовуючи, культивування та спрямування духовної частини душі до доброчесних дій вимагає поєднання морального виховання, самодисципліни, участі в діяльності, яка сприяє сміливості та рішучості, а також впливу справедливого та гармонійного суспільства. За допомогою цих засобів люди можуть розвивати й вдосконалювати свою духовну природу, дозволяючи їй робити свій внесок у прагнення до морального й процвітаючого життя.

Роль бажань і апетитів у душі є важливим аспектом моральної психології Платона. За Платоном, бажання та апетити представляють нижчі та більш примітивні частини душі, керовані тілесними потребами та чуттєвими насолодами. Хоча ці бажання є природними й необхідними для функціонування людського тіла, вони також можуть створювати проблеми для моральної поведінки, якщо їх не контролювати.
Платон вважав бажання та апетити потенційно руйнівними для прагнення до доброчесного життя, оскільки вони часто керуються негайним задоволенням і самозадоволенням. Нестримні бажання можуть збити людей із шляху розуму та чесноти, оскільки вони ставлять на перше місце особисте задоволення та задоволення над моральними міркуваннями.
Платон вважав, що бажання і апетити повинні бути підпорядковані авторитету розуму, який представляє розумну частину душі. 
Платон визнав потенційні конфлікти, які можуть виникнути в душі між розумом і бажаннями. Коли бажання отримують надмірний вплив і домінування, вони можуть пересилити розум і спонукати людей діяти імпульсивно та безвідповідально. Цей дисбаланс у душі може призвести до моральних проступків, оскільки люди віддають перевагу своєму негайному задоволенню та тілесним насолодам над вимогами розуму та моральними принципами.
Щоб підтримувати моральну поведінку, Платон наголошував на важливості виховання самодисципліни та самоконтролю. Стримуючи та регулюючи бажання розумом, люди можуть узгоджувати свої дії з вищими моральними ідеалами. Це означає навчитися протистояти спокусі миттєвих задоволень і робити вибір, який керується розумом і моральними міркуваннями.
Крім того, Платон визнавав роль освіти та соціальних впливів у формуванні та контролі бажань. Він вважав, що справедливе й гармонійне суспільство з його належними законами, цінностями й нормами може допомогти людям розвивати доброчесні бажання й апетити. Завдяки моральному вихованню людей можна навчити цінувати вищі блага, такі як мудрість, справедливість і прагнення до добра, а не швидкоплинні та низинні бажання. Вплив морально справедливого суспільства служить керівною силою, яка допомагає людям долати спокуси та виклики, пов’язані з їхніми бажаннями.
Самоконтроль і стриманість відіграють вирішальну роль у управлінні та узгодженні бажань із велінням розуму в етичній структурі Платона. Платон вважав, що правильне функціонування душі вимагає розвитку цих чеснот для підтримки рівноваги та забезпечення моральної поведінки.

Самоконтроль означає здатність стримувати та регулювати свої бажання, імпульси та дії. Це передбачає застосування дисципліни щодо своїх негайних задоволень і узгодження їх з керівництвом розуму. Самоконтроль дозволяє людям протистояти спокусам миттєвих задоволень і робити вибір, який відповідає їхньому довгостроковому благополуччю та моральним принципам.
Поміркованість, чеснота уникаюча надмірностей і знаходити правильну міру в усіх аспектах життя,  необхідна для гармонізації різних частин душі, гарантуючи, що розум зберігає свою владу над бажаннями та апетитами.
Розвиваючи самоконтроль і стриманість, люди можуть уникати крайнощів і знаходити гармонійний баланс у своїх бажаннях. Вони вчаться віддавати пріоритет довгостроковим цілям і моральним міркуванням над миттєвими задоволеннями, дозволяючи розуму керувати своїми діями. Ця гармонія всередині душі дозволяє людям робити чеснотливий вибір і жити згідно з моральними принципами.
Платон підкреслював, що розвиток самовладання і поміркованості вимагає практики, дисципліни і морального виховання. Людям необхідно брати участь у рефлексії, самоаналізі та аналізі своїх бажань та імпульсів. Усвідомлюючи власні внутрішні конфлікти та намагаючись узгодити свої бажання з розумом, люди можуть поступово зміцнити свій самоконтроль і виховати поміркованість.
Зрештою, самоконтроль і поміркованість сприяють загальному моральному розвитку індивідів, оскільки вони дозволяють об’єднати бажання з розумом. Керуючи своїми бажаннями та гармонізуючи їх, люди можуть жити більш доброчесним і повноцінним життям, де розум керує їхніми діями, а моральна поведінка стає природним виявом їх характеру.




Розділ III Естетика Платона
3.1 Вступ до естетичної філософії Платона
Платон вважав, що естетика, як наука про красу, мистецтво та природу естетичних переживань, має величезне значення для розуміння стану людини та нашого ставлення до навколишнього світу. Він бачив красу як невід’ємну частину метафізичного царства і вважав її вираженням вищих істин та ідеалів. Для Платона краса була не просто суб’єктивною думкою чи поверхневою якістю, а трансцендентною концепцією, яка мала об’єктивне існування.
У своїх діалогах Платон часто обговорював концепцію краси та її роль у прагненні до знання та просвітлення. Він розглядав красу як шлях до істини і вважав, що через споглядання краси люди можуть отримати доступ до вищих форм знання та розуміння. Філософська основа Платона, зокрема його теорія форм, наголошувала на існуванні досконалих і вічних абстрактних сутностей, які слугували вищими стандартами краси, добра та істини.

Платон також заглиблювався у призначення та функції мистецтва. Хоча він визнав силу мистецтва викликати емоції та стимулювати почуття, він підходив до цього з певною часткою скептицизму. Платон висловлював занепокоєння щодо імітуючої природи мистецтва, припускаючи, що воно передбачає наслідування або репрезентацію реальності. Він хвилювався, що мистецтво може спотворювати істину, відводячи людей від раціональності та чесноти. Однак Платон також визнавав потенціал мистецтва як освітнього інструменту та вважав, що воно може бути використано для надихання до морального та інтелектуального зростання.
Інтерес Платона до естетики виходив за межі теоретичного споглядання. Він виступав за включення музики та поезії в освіту, вважаючи їх важливими складовими виховання чеснотливих особистостей і сприяння гармонійному суспільству. Платон вважав, що знайомство з мистецтвом, якщо воно керується розумом і використовується як засіб морального та інтелектуального розвитку, може піднести людей до вищого розуміння істини, краси та етичної поведінки.

Міф про печеру Платона, один із найвідоміших уривків у його філософських творах, має значення в царині естетики, оскільки пропонує глибоке розуміння природи сприйняття, реальності та ролі мистецтва в людському розумінні.

В цьому міфі Платон представляє спонукальну до роздумів метафору, яка зображує людей, закутих у темній печері, обличчям до глухої стіни. Ці особи були ув'язнені від народження, їх єдине сприйняття реальності обмежувалося тінями, які відкидають на стіну об'єкти позаду них. Для них тіні являють собою весь світ, який вони сприймають.

У цій алегорії Платон ілюструє людський стан, в якому ми часто маємо обмежені перспективи і піддаємося впливу ілюзій і видимості. Печера символізує сферу чуттєвого сприйняття, де наше розуміння реальності формується матеріальним світом і його оманливою видимістю. Платон припускає, що більшість людей не знають про вищі істини та Ідеї, які існують за межами печери.

У контексті естетики Міф про печеру ставить питання про природу мистецтва та його зв’язок з істиною та сприйняттям. Платон стверджує, що мистецтво, як і тіні на стіні печери, є відображенням реальності, простою імітацією або копією світу Ідей. Він застерігає від помилкового сприйняття мистецтва за саму реальність і наголошує на необхідності вийти за межі поверхневих видимостей, представлених мистецтвом, щоб отримати доступ до глибших істин.
Проте Платон також визнає потенціал мистецтва слугувати інструментом трансформації. Подібно до того, як в’язня в алегорії звільняють і виводять на сонячне світло, мистецтво може діяти як каталізатор для розширення розуміння та пробудження до вищих форм краси та істини. Займаючись мистецтвом, яке ґрунтується на прагненні до знання, чесноти та ідеалів форм, люди можуть вийти за межі ілюзорного царства печери та побачити проблиски трансцендентного та вічного.

Цей міф закликає нас критично розглянути природу естетичних переживань і роль мистецтва у формуванні нашого сприйняття та розуміння реальності. Це спонукає нас шукати мистецтво, яке виходить за рамки простої імітації та провокує глибше споглядання, наближаючи нас до внутрішньої краси та істини, які існують у сфері Ідей.

3.2 Концепція мімезису

Мімесис, у контексті мистецтва, відноситься до акту наслідування або репрезентації. Це процес, за допомогою якого художники створюють роботи, які імітують або копіюють аспекти фізичного світу, будь то предмети, події чи людський досвід. Через мімесис художники прагнуть зобразити та передати реальність, часто використовуючи різні засоби, такі як живопис, скульптура, література чи перформанс.

Концепція мімезису ґрунтується на ідеї, що мистецтво є відображенням або копією фізичного світу. Художники спостерігають і вивчають зовнішню реальність, а потім намагаються відтворити її у своїх художніх творах. Мімесис передбачає захоплення зовнішнього вигляду та характеристик об’єкта з метою створення впізнаваного та відносного представлення.
Точка зору Платона на мистецтво проливає світло на концепцію мімезису, яку він розглядав як акт наслідування або репрезентації в художньому вираженні. За Платоном, художники беруть участь у процесі мімезису, спостерігаючи за фізичним світом і намагаючись відтворити його чуттєві аспекти у своїх художніх творах.

Платон визнавав майстерність і майстерність мистецтва, але він також висловлював занепокоєння щодо наслідувального характеру художнього зображення. Він вважав, що мистецтво, як імітація чуттєвого світу, потенційно може ввести в оману людей. Платон стверджував, що мистецтво часто звертається до емоцій і бажань, а не залучає здібності до міркування, що призводить до спотвореної версії реальності.

Його дослідження мімезису піднімає питання про автентичність і надійність художньої репрезентації. Це спонукає нас розглянути роль мистецтва в нашому прагненні до знань і розуміння. Чи має мистецтво прагнути лише відтворити фізичний світ, чи воно може прагнути до чогось поза простою імітацією?

Платон припускає, що мистецтво має потенціал вийти за межі своєї наслідувальної природи та заглибитися у вищі істини та ідеали. Він запрошує нас поміркувати про природу реальності та наше місце в ній. Виходячи за межі простого відтворення, мистецтво може спонукати нас шукати глибший сенс і розуміння.

Погляд Платона на мистецтво спонукає нас замислитися над метою та цінністю художніх починань. Це змушує нас поставити під сумнів зв’язок між мистецтвом і істиною, а також те, як мистецтво може формувати наше сприйняття світу. Зрештою, Платонове дослідження мімезису запрошує нас розглянути трансформаційну силу мистецтва та його здатність надихати на споглядання та спонукати до роздумів.
Платон вважав, що мистецтво часто представляє спотворену версію реальності, наголошуючи на видимості, а не на глибшій суті чи істині. Він застерігав, що художні зображення, такі як картини, скульптури та драматичні вистави, можуть створити хибний образ світу, що призведе до плутанини та неправильного сприйняття.

Згідно з Платоном, мистецтво мало потужний вплив на емоції та почуття, викликаючи сильні, але потенційно ілюзорні реакції. Він припустив, що цей акцент на чуттєвому досвіді відволікає від прагнення до справжнього знання та розуміння. Платон вважав, що справжнє знання вимагає глибшого споглядання фундаментальних принципів і універсальних істин.

Занепокоєння Платона щодо оманливої ​​природи наслідування в мистецтві ґрунтувалося на його вірі в те, що кінцевою метою філософії є ​​пошук істини та мудрості. Він заохочував до критичного розгляду мистецьких виразів, щоб переконатися, що вони відповідають моральному та інтелектуальному розвитку. Платон бачив мистецтво як потенційне джерело як просвітлення, так і плутанини, закликаючи людей підходити до нього з проникливістю.
Платон вважав цей наголос на емоційній і чуттєвій привабливості потенційною небезпекою. Він вважав, що здатність мистецтва викликати сильні емоції може збити людей із шляху раціонального мислення та логічного судження. Він вважав розум здатністю, яка повинна керувати людськими діями, а емоції він вважав мінливими й ірраціональними. Платон був стурбований тим, що маніпуляції мистецтвом емоцій можуть затьмарити розум, спотворити сприйняття реальності та підірвати прагнення до істини.

Для Платона прагнення до знання та розуміння вимагало залучення розуму та інтелекту. Він бачив розум як здатність розпізнавати універсальні істини та принципи, що лежать за межами минущого та оманливого світу видимості. Навпаки, мистецтво, зосереджене на чуттєвих переживаннях і емоційному збудженні, не вистачало інтелектуальної глибини та раціонального аналізу, необхідних для справжнього філософського дослідження.

Аргумент Платона проти переважання емоцій і почуттів у мистецтві відображав його віру в верховенство розуму як керівної сили в житті людини. Він вважав, що розум із його здатністю до логічних міркувань і критичного мислення повинен бути основою для прийняття моральних рішень і прагнення до мудрості. Платонова критика звернення мистецтва до емоцій і почуттів ґрунтувалася на його ширшому філософському пошуку істини, знання та розвитку розумної душі.

Підсумовуючи, Платон стверджував, що мистецтво в першу чергу звертається до емоцій і почуттів, відволікаючи увагу від розуму та інтелекту. Він вважав, що акцент мистецтва на емоційному збудженні може призвести до ірраціональності та спотворити розуміння дійсності. Платон відстоював розум як здатність, яка повинна керувати людськими діями та пошуками, підкреслюючи його важливість у прагненні до справжнього знання та мудрості.


3.4. Мистецтво і Душа
За Платоном, мистецтво відіграє значну роль у формуванні душі та морального характеру особистості. Він вважав, що мистецькі переживання мають силу впливати і формувати внутрішню налаштованість людини, як позитивно, так і негативно.

Платон визнав, що мистецтво може викликати сильні емоційні реакції та залучати почуття, що робить його потужним інструментом для глибокого впливу на людей. Він розглядав мистецтво як засіб передачі ідей, цінностей та емоцій, які могли викликати резонанс у глядачів і залишити тривалий відбиток у їхніх душах.

Платон розрізняв два типи художньої творчості: вульгарне і справжнє. Вульгарне мистецтво, на його думку, зверталося до низинних бажань і емоцій, пропагуючи гедонізм, поблажливість та ірраціональність. Ці форми мистецтва вважалися шкідливими для розвитку доброчесного характеру, оскільки вони посилювали низькі апетити та пристрасті людей.

З іншого боку, справжнє мистецтво, з точки зору Платона, мало на меті піднести душу і спонукати до споглядання вищих істин. Воно виражало гармонію та красу царства форм. Справжнє мистецтво, таке як музика й поезія, мало потенціал піднести душу, пробудити розум і виховати такі чесноти, як мудрість, мужність і помірність.

Платон вірив, що знайомство з благородним і морально піднесеним мистецтвом може спонукати людей цінувати та наслідувати вищі ідеали, які воно зображує. Відчуваючи красу та гармонію через мистецтво, люди могли б краще налаштуватися на трансцендентні якості форм і прагнути втілити їх у власному житті.

Однак Платон також попереджав, що мистецтво може ввести в оману, якщо воно просто імітує фізичний світ, не осягаючи глибинні істини форм. Він підкреслив важливість того, щоб художники та поети мали глибоке розуміння форм для створення мистецтва, яке було б автентичним і мало позитивний моральний вплив.

Підводячи підсумок, Платон визнавав перетворюючу силу мистецтва у формуванні душі та морального характеру. Він вірив, що знайомство зі справжнім мистецтвом, яке узгоджується з вищими ідеалами форм, може підняти людей і надихнути їх на чесноти. Однак він застерігав від негативного впливу вульгарного мистецтва, яке апелювало до низинних бажань і емоцій, наголошуючи на необхідності проникливості та культивуванні художніх творів, які узгоджувалися з прагненням до правди, розуму та моральної досконалості.
Мистецтво, за Платоном, має перетворювальну силу, яка може впливати як на окремих людей, так і на суспільство в цілому. Платон визнав, що мистецтво має здатність викликати емоції, викликати глибокі роздуми та формувати спосіб сприйняття світу людьми. Завдяки своїм естетичним якостям мистецтво має потенціал впливати на думки, ставлення та поведінку людей, зрештою сприяючи трансформації їхнього характеру та ширшої структури суспільства.

По-перше, мистецтво має здатність надихати та підносити людей, відкриваючи їх красі, гармонії та ідеалізованим зображенням форм. Занурюючись у мистецький досвід, люди можуть вийти за рамки повсякденності та з’єднатися з вищими істинами. Цей зв’язок із трансцендентним може сприяти особистому зростанню, стимулювати інтелектуальний розвиток і культивувати такі чесноти, як емпатія, співчуття та моральна чутливість.

По-друге, мистецтво може слугувати каталізатором соціальної та культурної трансформації. Він має силу кинути виклик домінуючим нормам, провокувати критичне мислення та пропонувати альтернативні погляди на суспільні проблеми. Мистецьке самовираження може викликати розмови, кинути виклик усталеним переконанням і надихнути на колективні дії для позитивних змін. Митці, як агенти соціальних коментарів, можуть використовувати свої творчі платформи для вирішення проблеми соціальної несправедливості, захисту рівності та провокації змістовних дискусій про етику та цінності.

Крім того, мистецтво може сприяти співпереживанню та розумінню, подолаючи розриви між різними людьми та культурами. Це може сприяти дослідженню різних точок зору, культур і досвіду, сприяючи відчуттю спільної людяності та взаємозв’язку. Художні твори, які зображують людський стан, соціальну боротьбу чи універсальні емоції, можуть викликати співчуття, сприяючи більш співчутливому та інклюзивному суспільству.

Мистецтво також може служити середовищем для катарсису та саморефлексії. Це забезпечує безпечний простір для вивчення власних емоцій, страхів і бажань. Займаючись мистецтвом, люди можуть отримати уявлення про свій власний внутрішній світ, протистояти своїм особистим упередженням і вирушити на шлях самопізнання та особистої трансформації.

Підсумовуючи, мистецтво має потенціал трансформаційного впливу на людей і суспільство. Завдяки своїй здатності надихати, кидати виклик, провокувати та розвивати емпатію, мистецтво може формувати погляди, цінності та поведінку людей. Це може стимулювати інтелектуальне зростання, культивувати чесноти, викликати соціальні зміни та сприяти глибшому розумінню самих себе та інших. Використовуючи силу художнього вираження, люди та суспільства можуть прагнути до більшої самосвідомості, морального розвитку та соціального прогресу.
Мистецтво, як його уявляв Платон, має властиву трансформаційну силу, яка відбивається в житті окремих людей і резонує в гобеленах суспільства. Платон визнавав, що мистецтво володіє здатністю розпалювати дрімаючі емоції, викликати глибокий самоаналіз і формувати саму структуру людського сприйняття. Завдяки своїй захоплюючій привабливості мистецтво може залишати незгладимий відбиток на людей, формуючи їхні думки, переконання та дії, таким чином відкриваючи метаморфозу характеру як на особистому, так і на суспільному рівні.

По-перше, мистецтво служить джерелом натхнення, залучаючи людей до царства краси, гармонії та ефірного царства форм. Занурюючись у мистецьку творчість, люди виходять за межі буденності та підносяться до царства вищих істин. Ця трансцендентність стимулює особистісний ріст, сприяє інтелектуальному розвитку та породжує такі чесноти, як емпатія, співчуття та моральна гострота.

Крім того, мистецтво діє як провісник змін, агент, який руйнує статус-кво та розпалює вогонь критичного дослідження. Мистецьке вираження з його сміливими мазками та проникливими оповідями кидає виклик усталеним умовностям, розпалює міркування та вселяє жагу до трансформації. Піонери мистецтва, озброєні своїм творчим арсеналом, використовують свої шедеври як каталізатори соціального дискурсу, виступаючи проти несправедливості, відстоюючи ідеали егалітаризму та сіючи ґрунт етичного самоаналізу.

Крім свого трансформаційного впливу на людей, мистецтво служить мостом, який перетинає культурні розбіжності та живить гобелен спільного розуміння. Художня творчість долає культурні кордони, сприяючи дослідженню різноманітних точок зору, культур і досвіду. У цьому спільному просторі естетичного чарівництва розквітає емпатія, створюючи взаємозв’язок і сприяючи гармонійному співіснуванню. Художнє зображення людського становища, суспільної боротьби чи універсальних емоцій сіє зерна емпатії, плекаючи співчутливе та інклюзивне суспільство.


3.5 Мистецтво і Добро
Погляд Платона на взаємодію між мистецтвом і прагненням до добра охоплює багатий гобелен ідей. Він усвідомлював захоплюючу привабливість мистецтва, його здатність розбурхувати емоції та викликати глибоку реакцію. Тим не менш, він також висловив побоювання щодо його потенціалу відвернути людей від шляху мудрості та моральної досконалості.

Платон вважав, що мистецтво, особливо царство поезії, має силу формувати саму тканину душі та впливати на моральний характер людини. В його очах мистецтво служило відображенням або імітацією реальності, даючи унікальну можливість або висвітлити правду, або поширювати брехню. Платон особливо критично ставився до мистецтва, яке займалося простою мімікрією, віддзеркалюючим зовнішнім виглядом, позбавленим глибшого розуміння.

В ідеальному суспільстві Платона мистецтво зазнавало суворого контролю та цензури. Лише мистецтво, яке вірно відобразило сутність форм, ідеальних і незмінних сутностей, вважалося гідним. Будь-яке мистецтво, яке відхилялося від цього високого стандарту, вважалося небезпечним, здатним зіпсувати душу.

В основі занепокоєння Платона лежало прагнення до добра, вершина моральних та інтелектуальних зусиль. Він стверджував, що справжнє знання форм, особливо форми добра, є необхідним для досягнення цієї високої мети. Платон стверджував, що мистецтво, якщо його використовувати правильно, повинно служити трансформаційною силою, підносячи душу та спрямовуючи людей до споглядання добра.

Хоча Платон визнавав потенціал мистецтва справляти великий вплив, він надавав більшої ваги філософії та розуму в пошуках добра. Він стверджував, що автентичне розуміння й мудрість можуть бути досягнуті лише через суворе філософське дослідження, яке виходить за межі спокусливої ​​чарівності мистецтва.

Підводячи підсумок, можна сказати, що складні погляди Платона на взаємозв’язок між мистецтвом і прагненням до добра розкривають його глибокі занепокоєння моральним та інтелектуальним зростанням. Визнаючи привабливість і емоційну силу мистецтва, він застерігав від його схильності вводити в оману та відволікати від кінцевої мети здобуття справжнього знання та чесноти.

Мистецтво, у філософських рамках Платона, має потенціал сприяти моральному та інтелектуальному розвитку індивідів. У той час як Платон мав застереження щодо певних форм мистецтва, він усвідомлював трансформаційну силу, яку мистецтво може мати при належному використанні.

Платон вважав, що мистецтво має здатність викликати глибокі емоції та хвилювати глибини людської душі. Завдяки естетичному досвіду люди можуть зіткнутися з яскравими зображеннями моральних дилем, етичних ідеалів і складності людського стану. Такі зустрічі з мистецтвом мали потенціал розпалити інтроспекцію, самоспостереження та саморефлексію, спонукаючи людей критично переглядати власні цінності та переконання.

Крім того, Платон визнав, що мистецтво може бути потужним засобом для передачі моральних уроків і сприяння доброчесній поведінці. Зображуючи шляхетні характери, героїчні вчинки та моральні дилеми, мистецтво мало здатність надихати людей до вищих етичних стандартів. Займаючись мистецтвом, яке представляє взірці моралі, люди можуть прагнути втілити ці чесноти у власному житті.

Крім того, естетичні якості мистецтва, такі як його краса, гармонія та симетрія, можуть виховати цінування порядку та рівноваги. Платон вважав, що вплив гармонійного художнього вираження може мати гармонізуючий вплив на душу, сприяючи відчуттю внутрішньої рівноваги та моральної вирівняності.

Крім того, мистецтво може стимулювати інтелектуальний ріст і розширювати розуміння світу. Художні твори часто вимагають глибоких роздумів, креативності та творчої інтерпретації. Займаючись мистецтвом, люди відкривають нові перспективи, різноманітні ідеї та можливості уяви, сприяючи інтелектуальній допитливості та розширюючи свої концептуальні горизонти.

Однак Платон застерігав, що не все мистецтво має ці морально та інтелектуально збагачуючі якості. Він наголосив на важливості проникливості та критичної оцінки художніх виразів. Платон вважав, що мистецтво має керуватися глибоким розумінням Форм, що втілюють найвищі ідеали та істини. Мистецтво, яке перетворилося на звичайну імітацію, не вловлюючи сутності форм, ризикувало послабити свій трансформаційний потенціал.
3.6 Важливість Гармонії і Балансу

Платон наголошував на важливості гармонії та рівноваги в мистецтві. Він вважав, що мистецтво має відображати порядок і гармонію, що знаходяться у всесвіті, узгоджуючи принципи форм. Для Платона мистецтво мало потенціал для піднесення душі та ведення людей до глибшого розуміння добра.

На думку Платона, гармонія і рівновага були не просто естетичними якостями, а й невід'ємними структурою і композицією мистецтва. Подібно до того, як Всесвіт діяв у гармонії та порядку, мистецтво має прагнути відображати цю божественну організацію. Платон вважав, що завдяки ретельному розташуванню елементів художники можуть створювати гармонійні композиції, які перегукуються з притаманною красою та правдою форм.

Акцент Платона на гармонії та рівновазі вийшов за межі образотворчого мистецтва й охопив інші форми художнього вираження, такі як музика та поезія. Він вважав, що музика, наприклад, може безпосередньо впливати на душу, або сприяючи доброчесним якостям, або викликаючи низинні емоції. Платон стверджував, що певні музичні лади та ритми можуть порушити гармонію в душі, що призведе до дисбалансу та морального розкладання. Навпаки, гармонійна музика, яка дотримувалася певних моделей і пропорцій, могла сприяти моральній чесноті та зближувати душу з Добром.

У царині поезії Платон виступав за використання врівноваженої та розміреної мови. Він вважав, що слова, які використовуються в поезії, повинні відображати гармонію і порядок, які існують у Всесвіті. Платон критикував поетів, які дозволяли собі екстравагантну мову або зображували аморальних персонажів, оскільки вважав, що такі твори спотворюють баланс і гармонію, необхідні для належного морального та естетичного впливу.

Акцент Платона на гармонії та рівновазі в мистецтві був тісно пов’язаний із його ширшими філософськими рамками. Прагнення до добра, яке охоплює істину, красу та моральну досконалість, вимагало гармонійної інтеграції різних аспектів людської природи. Завдяки створенню та оцінці мистецтва, яке втілювало гармонію та рівновагу, люди могли розвивати свої моральні та інтелектуальні здібності, узгоджуючи себе з божественними принципами форм.
Естетичні принципи гармонії та рівноваги у філософії Платона відображають його ширші філософські ідеї кількома способами. Вони переплітаються з його розумінням природи реальності, ролі розуму, прагнення до Добра.

По-перше, концепція Платона про форми, які представляють кінцеву реальність і досконалі ідеали, служить основою для його естетичних принципів. Форми, будучи позачасовими та незмінними, втілюють найвищі форми краси, істини та добра. Прагнення до гармонії та рівноваги в мистецтві є відображенням віри Платона в те, що фізичний світ є недосконалою імітацією цих вічних Форм. Прагнучи створювати гармонійні та збалансовані витвори мистецтва, люди можуть подолати прірву між фізичною сферою та сферою форм, породжуючи відчуття краси, яка збігається з божественним.

По-друге, наголос Платона на гармонії та рівновазі узгоджується з його розумінням розуму як керівної здатності душі. Розум, за Платоном, має здатність розпізнавати справжню природу реальності та форм. Саме завдяки розуму можна розпізнати та оцінити гармонію та рівновагу, властиві мистецтву. Платон вважав, що розум повинен керувати пристрастями і бажаннями, спрямовуючи їх на прагнення до Блага. У контексті естетики розум виступає як прониклива здатність, яка оцінює гармонію та рівновагу в мистецтві, відокремлюючи справжнє від просто поверхневого чи оманливого.

Нарешті, естетичні принципи Платона пов’язані з його ширшими етичними та метафізичними ідеями. Він вважав, що краса, як у мистецтві, так і у фізичному світі, має трансформуючу силу, яка може піднести душу та вести людей до Добра. Занурюючись у гармонійний і збалансований естетичний досвід, людина може культивувати чесноти, розвинути почуття моральної досконалості та узгодити себе з божественними принципами форм. Платон вважав прагнення до краси невід’ємною частиною прагнення до добра, і мистецтво, якщо підходити до нього з правильними намірами та виконуватись з гармонією та рівновагою, відігравало вирішальну роль у цьому трансформаційному процесі.

Таким чином, естетичні принципи гармонії та рівноваги у філософії Платона глибоко пов’язані з його розумінням реальності, розуму та прагнення до добра. Вони відображають його віру в існування вічних форм, роль розуму в пізнанні істини та краси та трансформаційну силу естетики у формуванні морального характеру. Приймаючи та втілюючи ці принципи, люди можуть прагнути до глибшого розуміння кінцевих реалій і узгодити себе з божественними принципами, які керують Всесвітом.









Висновки
1.У процесі написання цієї дисертації мета аналізу та тлумачення етичних теорій Платона була досягнута шляхом широкого вивчення його діалогів і творів. Всебічне розуміння етичних рамок Платона було розроблено шляхом заглиблення в його твори, включаючи «Державу», «Федра» та «Федона», серед інших.
Такі ключові поняття, як доброчесність, мораль, справедливість і добро, були ретельно досліджені та роз’яснені шляхом ретельного вивчення аргументів Платона та дискусій у цих текстах. Взаємозв'язки та відносини між цими поняттями були ретельно проаналізовані, щоб отримати вичерпну картину етичної філософії Платона.
Завдяки використанню різноманітних інтерпретацій і наукових точок зору мета аналізу та тлумачення етичних теорій Платона була успішно досягнута. Дисертація спирається на ряд наукових коментарів, вторинних джерел і первинних текстів, щоб забезпечити всебічний та інформований аналіз етичної основи Платона.
Щоб забезпечити всебічний аналіз, робота також включала контрастні тлумачення та критичні дебати навколо етичних теорій Платона. Критично оцінюючи різні наукові точки зору, дослідження прагнуло представити збалансовану та нюансовану інтерпретацію ідей Платона, визнаючи як їхні сильні сторони, так і слабі. Дослідження ключових понять, таких як чеснота, мораль, справедливість і добро, передбачало відстеження їх розвитку в численних діалогах і визначення їхніх основних принципів. Ретельно досліджуючи аргументи Платона, досліджуючи використання ним алегорій і аналогій, вивчаючи структуру розповіді діалогів, робота мала на меті забезпечити детальний аналіз етичної системи Платона. Крім того, було досліджено зв’язки між цими ключовими поняттями, щоб висвітлити заплутані зв’язки в етичній структурі Платона. Досліджуючи, як чеснота пов’язана з мораллю, справедливість — з добром, а розум — із прагненням до доброчесного життя, робота мала на меті розкрити взаємодію та залежності, які формують етичну філософію Платона. Загалом мета аналізу та тлумачення етичних теорій Платона була досягнута шляхом ретельного вивчення його діалогів і творів, розгляду історичного та культурного контексту, залучення наукових перспектив і ретельного дослідження ключових концепцій та їхніх взаємозв’язків.
2. Протягом усієї роботи значна увага приділялася вивченню взаємодії між розумом, духом і бажанням у моральній психології, як описано в тристоронній душі Платона. Мета зрозуміти, як ці три аспекти душі формують людську поведінку, прийняття моральних рішень і формування характеру, була успішно досягнута шляхом комплексного аналізу та тлумачення.
Дослідження заглибилося в діалоги та твори Платона, щоб розкрити його концепцію розуму як керівної та керівної здатності душі. Роль розуму в моральній психології розглядалася у зв’язку з його здатністю розпізнавати істину, формувати доброчесні судження та спрямовувати людей до прагнення до добра. Досліджуючи дискусії Платона про природу розуму, дослідження пролило світло на його вплив на моральні цінності та дії.
Подібним чином робота розглядала роль духу, або волі, в моральній психології, зосереджуючись на його зв’язку з такими чеснотами, як мужність, рішучість і прагнення до честі. Досліджуючи, як дух сприяє моральному розвитку людей і впливає на їхній етичний вибір, було досягнуто глибшого розуміння взаємодії між духом і моральною психологією.

Крім того, дослідження вивчало вплив бажань і апетитів на моральну поведінку та прийняття рішень. Було проаналізовано занепокоєння Платона щодо потенціалу бажання збити людей із шляху моральної поведінки, підкресливши важливість самоконтролю та стриманості в управлінні та гармонізації бажань із розумом.
Вивчаючи ролі та взаємодію розуму, духу та бажання в тристоронній душі, дослідження дало розуміння того, як ці аспекти формують моральні цінності, дії та характер людини. Таким чином, мета дослідження взаємодії між розумом, духом і бажанням у моральній психології була успішно досягнута шляхом комплексного аналізу творів Платона та їх значення для етичного розуміння.
3. Мета критичної оцінки естетичної філософії Платона була досягнута шляхом ретельного вивчення його поглядів на мистецтво, красу та естетику. У роботі розглядалися аргументи Платона щодо природи мистецтва як імітації, наголошуючись на потенційних оманливих якостях мистецтва та його здатності створювати розрив між видимістю та правдою.
Переконання Платона в тому, що мистецтво є міметичним відображенням фізичного світу, було ретельно проаналізовано та оцінено у світлі сучасних поглядів на естетику. Дослідження критично розглядало занепокоєння Платона щодо потенційного спотворення реальності через мистецтво та досліджувало наслідки його поглядів для нашого розуміння художнього вираження та інтерпретації.
Крім того, досліджувалася трансформаційна сила мистецтва, узгоджена з вищими істинами. В роботі досліджувалося твердження Платона про те, що мистецтво, гармонізоване з Ідеями, може привести до справжнього розуміння та знання. 
Протягом усього дослідження критично розглядались естетичні теорії Платона, пропонуючи комплексну оцінку їхніх сильних і слабких сторін та наслідків. Оцінюючи актуальність естетичної філософії Платона в сучасному контексті, дисертація сприяла постійним дебатам і дискусіям у сфері естетики, проливаючи світло на постійне значення ідей Платона.
На завершення мета критичної оцінки естетичної філософії Платона була досягнута шляхом ретельного вивчення його аргументів щодо мистецтва, краси та естетики. У дисертації було надано критичний аналіз поглядів Платона на природу мистецтва, його потенційні оманливі якості та його трансформаційну силу у відповідності з вищими істинами. Крім того, він оцінив актуальність і застосовність естетичних теорій Платона в сучасному контексті, зробивши цінний внесок у вивчення естетики та художньої інтерпретації.
4. У дипломній роботі було детально розглянуто співвідношення між етикою та естетикою у філософії Платона, виявлено їх взаємозв’язок та взаємозбагачення. Платон вважав, що етичні цінності та принципи відіграють значну роль у формуванні художньої творчості та оцінки. Мистецтво, якщо воно узгоджується з вищими істинами та прагненням до добра, має потенціал сприяти моральному розвитку та культивуванню доброчесного характеру.
У дисертації досліджується, як етична основа Платона вплинула на його естетичні теорії, підкреслюючи ідею, що мистецтво має служити моральній меті та сприяти прагненню до чесноти. Він заглибився у віру Платона в те, що естетичний досвід може піднести душу та привести людей ближче до царства форм, де знаходяться найвищі істини. Залучаючись до краси та відчуваючи мистецтво відповідно до етичних принципів, люди мають можливість розвинути свою моральну чутливість і поглибити своє розуміння добра.
Було проаналізовано взаємодію між етикою та естетикою у філософії Платона, підкресливши, як етичні міркування формують мистецький вибір і як естетичний досвід може викликати моральну реакцію. Ця теза проливає світло на переконання Платона в тому, що мистецтво має потенціал надихати людей жити чеснотним життям і сприяти добробуту суспільства. Він також вивчав способи, якими етичні принципи, такі як справедливість і гармонія, відображаються в естетичних судженнях і художніх уявленнях.
Досліджуючи зв’язок між етикою та естетикою у філософії Платона, дисертація забезпечила всебічне розуміння того, як ці дві сфери переплітаються та впливають одна на одну. Вона виявила глибокий вплив, який етичні цінності та естетичний досвід можуть мати на людське процвітання та пошуки добра.
5. Протягом дисертації докладалися зусилля, щоб сприяти глибшому розумінню філософської спадщини Платона, зокрема щодо його етичних та естетичних теорій. Мета полягала в тому, щоб запропонувати глибокий аналіз, тлумачення та оцінки, які проливають нове світло на ідеї Платона та їхню відповідність постійним питанням про етику, естетику та стан людини.
Заглиблюючись у діалоги та твори Платона, ця дисертація мала на меті надати тонкі тлумачення його етичної основи, глибоко досліджуючи такі поняття, як чеснота, справедливість і добро. Шляхом ретельного аналізу я намагався розкрити основні принципи та основні філософські припущення, які ґрунтуються на етичних теоріях Платона, пропонуючи нові погляди на їхнє застосування та значення.
Подібним чином, у дослідженні естетичної філософії Платона, дисертація мала на меті вийти за межі поверхневих інтерпретацій і заглибитися в глибші наслідки його поглядів на мистецтво, красу та мімесис. Критично оцінюючи аргументи Платона, дисертація намагалася запропонувати тонке розуміння трансформаційної сили мистецтва, узгодженої з вищими істинами, і потенційних пасток оманливого художнього зображення.
Дисертація також мала на меті подолати розрив між ідеями Платона та сучасними дискусіями, оцінивши актуальність і застосовність його етичних та естетичних теорій у сучасному контексті. Досліджуючи зв’язки між філософією Платона та поточними дискусіями про етику, естетику та стан людини, вона мала на меті збагатити науковий дискурс і запропонувати свіжі погляди на тривалі питання.
Завдяки всебічному аналізу дисертація зробила значний внесок у дослідження філософії Платона, пропонуючи нові ідеї, тлумачення та оцінки його етичних і естетичних теорій. Забезпечуючи глибше розуміння ідей Платона та їхнього значення, він мав на меті стимулювати подальші дослідження та обговорення цих позачасових філософських тем.
[bookmark: _GoBack]
Список джерел
1.Платон. Діалоги / пер. з давн.-гр. Йосип Кобів, Уляна Головач, Дзвенислава Коваль, Тарас Лучук, Юрій Мушак; передм. Володимира Кондзьолки. — 2-ге вид. — К. : Основи, 1999. — 395 с. — ISBN 966-500-007-1.
2. Платон. Держава / пер. з дав.-гр. Д. Коваль. — К. : Основи, 2000. — 355 с. — ISBN 966-500-022-5.
3. Платон. Бенкет / пер. з давн.-гр. Уляна Головач. — Л. : Видавництво Українського Католицького Університету, 2018. — 220 с. — ISBN 978-617-7608-01-0.
4. Adkins, Arthur W. H. (1960). Merit and Responsibility: A Study in Greek Values. Oxford, Clarendon Press.
5. Blondell, R. (2013). The Play of Character in Plato's Dialogues. Cambridge University Press.
6. Collobert, C., & Laks, A. (Eds.). (2012). Plato's Laws: From Theory into Practice. Acumen Publishing.
7. Cooper, J. M. (1999). Reason and Emotion: Essays on Ancient Moral Psychology and Ethical Theory. Princeton University Press.
8. Cooper, J. M. (Ed.). (1997). Plato: Complete Works. Hackett Publishing.
9.Ferrari, G. R. F. (2000). City and Soul in Plato's Republic. University of Chicago Press.
10.Ferrari, G. R. F. (2008). Listening to the Cicadas: A Study of Plato's Phaedrus. Cambridge University Press.
11.Fine, G. (2003). Plato on Knowledge and Forms: Selected Essays. Oxford University Press.
12. Frede, M., & Charles, D. (2019). Body and Soul in Ancient Philosophy. De Gruyter.
13.Guthrie, W. K. C. (1986). A History of Greek Philosophy: Volume 4, Plato: The Man and His Dialogues: Earlier Period. Cambridge University Press.
14.Irwin, T. H. (1995). Plato's Ethics. Oxford University Press.
15.Kamtekar, R. (Ed.). (2019). Virtue and Happiness: Essays in Honour of Julia Annas. Oxford University Press.
16.Kraut, R. (Ed.). (1992). The Cambridge Companion to Plato. Cambridge University Press.
17. Kraut, R. (2006). What is Good and Why: The Ethics of Well-Being. Harvard University Press.
18. Laks, A., & Louguet, F. (2015). Plato's Sophist: Proceedings of the Seventh Symposium Platonicum Pragense. Academy of Sciences of the Czech Republic.
19.Nehamas, A. (1998). The Art of Living: Socratic Reflections from Plato to Foucault. University of California Press.
20.Nussbaum, M. C. (1995). Poetic Justice: The Literary Imagination and Public Life. Beacon Press.
21.Reeve, C. D. C. (2018). Philosopher-Kings: The Argument of Plato's Republic. Princeton University Press.
22.Rowe, C. (Ed.). (2018). The Cambridge History of Philosophy in Late Antiquity: Volume 1. Cambridge University Press.
23. Rowe, C. J. (2005). Plato and the Art of Philosophical Writing. Cambridge University Press
24.Santas, G. (Ed.). (2006). The Blackwell Guide to Plato's Republic. Wiley-Blackwell.
25.Sedley, D. (2017). Plato's Cratylus. Cambridge University Press.
26.Sedley, D. (2007). Plato's Cratylus. Cambridge University Press.
27.Waterfield, R. (2009). The First Philosophers: The Presocratics and Sophists. Oxford University Press.
28. Plato, Meno (81b) http://data.perseus.org/citations/urn:cts:greekLit:tlg0059.tlg024.perseus-eng1:81b


