 МІНІСТЕРСТВО ОСВІТИ І НАУКИ УКРАЇНИ
КИЇВСЬКИЙ УНІВЕРСИТЕТ ІМЕНІ БОРИСА ГРІНЧЕНКА
Факультет суспільно-гуманітарних наук
Кафедра філософії та релігієзнавства


ДИПЛОМНА РОБОТА

Екзистенціальний концепт «зустрічі з Іншим» в міжкультурній комунікації

Виконала:
Чубко НаталіяЮріївна,
студентка 4 курсу
групи ФІЛОСб-1-19-4.0д


Науковий керівник:
Колінько Марина Вадимівна,
доктор філософських наук, професор
кафедри філософії та релігієзнавства

Робота допущена до захисту:
завідувач кафедри
__________ 
«___» ________________ 2023 р.


Нормоконтроль
__________ 
«___» ________________ 2023 р.

Київ – 2023 

[bookmark: _GoBack]ЗМІСТ

ВСТУП	3
1 РОЗДІЛ. Теоретико-методологічні засади філософського дослідження міжкультурної комунікації.
Категоріальний простір формування поняття «міжкультурна комунікація».	6
1.2. Методологічні розвідки міжкультурної комунікації як форми соціальної взаємодії
	10
2 РОЗДІЛ. Концепт «зустрічі з Іншим» в міжкультурній комунікації.        2.1. Поняття Іншого в філософському дискурсі
	21
2.2. Зустріч з Іншим як екзистенціальна проблема міжкультурної комунікації
	32
ВИСНОВКИ	39
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ	42

 












Вступ

Актуальність теми дослідження. Сучасний світ, який стрімко змінюється і досягає найвищого рівня глобалізації за всю свою історію, вимагає філософської рефлексії конфліктних і солідарних взаємин представників різних культурних груп, національних спільнот, політичних рухів. Змістовні характеристики таких взаємодій доречно дослідити через звернення до концепту Іншого. В оприявненні нових моделей суб’єкт-суб’єктних відносин Інший актуалізує проблему відмінності і соціокультурного розрізнення. Феномени Іншого та Чужого активно обговорюються у сучасному філософському дискурсі, що віддзеркалює інтерес до методологій дослідження культурного розмаїття. 
Екзистенціальний концепт "зустрічі з Іншим" в міжкультурній комунікації розкриває філософську інтерпретацію сприйняття культурних суб’єктів, які належать до різних соціокультурних полів, залучені до нетотожних з нашим комунікативним простором сенсів і соціальних  контекстів. Цей концепт базується на ідеї, що взаємодія з представниками інших культур може привести до глибинного осмислення власного буття та самосвідомості.
Мета дослідження полягає у філософській репрезентації концепту Іншого в просторі міжкультурного спілкування та виявленні екзистенціальних засад комунікативної взаємодії з культурно Іншим.  
Здійснення дослідницької мети визначає постановку і вирішення низки завдань:
· дослідити категоріальний простір та методологію філософського аналізу міжкультурної комунікації;
· осмислити концепт Іншого як важливий теоретико-методологічний конструкт;
· розглянути зустріч з Іншим як екзистенціальну проблему людини в просторі міжкультурної комунікації.
Обʼєктом дослідження виступає міжкультурна комунікація як простір зустрічі з Іншим. 
Предметом дослідження є екзистенціальний вимір концепту зустрічі з Іншим в міжкультурній комунікації.
Методи дослідження. Методологічною основою дипломної роботи  стали загальнонаукові та спеціальні філософські методи, що дозволяють провести аналіз екзистенціальних підстав зустрічі з Іншим у міжкультурній комунікації. Основними філософськими методами дослідження є: екзистенціальний метод, що розглядає Іншого як іншу суб’єктивність і зустріч з Іншим як випробовування свого домашнього світу і зіткнення із  світоглядним іншокультурним простором; феноменологічний метод, який акцентує увагу на індивідуальному досвіді та сприйнятті зустрічі з Іншим; метод конструктивізму, який базується на аналізі соціальних конструкцій, що впливають на сприйняття, взаєморозуміння та взаємодію міжкультурних учасників; соціально-топологічний метод, що дозволяє встановити відмінності між суб’єктами комунікації з різних культурних спільнот, проаналізувати актуальні форми міжкультурного спілкування, визначити місце Іншого у зіткненні різних соціокультурних інтересів.
Теоретичне значення бакалаврського дослідження полягає у можливості його подальшого використання як теоретичної основи для комплексних наукових досліджень у галузі екзистенціальної філософії та міжкультурної проблематики, концептуалізації інклюзивної освіти.
Практичне значення одержаних результатів дослідження полягає в тому, що окремі аспекти дослідження можуть бути застосовані у соціальних проєктах міжкультурного змісту, волонтерських рухах, інклюзивних суспільних програмах.
Апробація результатів бакалаврської роботи. Основні теоретико-методологічні положення дипломної роботи обговорювалися на кафедрі філософії Київського університету імені Бориса Грінченка, доповідалися на 3 всеукраїнських наукових конференціях, зокрема: на VІ Всеукраїнській студентській науково-практичній конференції «Актуальні проблеми соціально-гуманітарних наук: перспективи та виклики» (7 квітня 2023 р.); на ІІІ Всеукраїнській науково-практичній конференції з міжнародною участю «Філософія в сучасному науковому та соціально-політичному дискурсах» (17 листопада 2022 р.); також робота була представлена у "Київських філософських студіях-2023" (19 травня 2023 р.). 
Структура роботи. Дипломна робота складається зі вступу, двох розділів, висновків та списку використаних джерел із 56 найменувань. Загальний обсяг роботи становить 46 сторінок.










РОЗДІЛ І. ТЕОРЕТИКО-МЕТОДОЛОГІЧНІ ЗАСАДИ ФІЛОСОФСЬКОГО ДОСЛІДЖЕННЯ МІЖКУЛЬТУРНОЇ КОМУНІКАЦІЇ.

0. Категоріальний простір формування поняття «міжкультурна комунікація».
Поняття міжкультурної комунікації було започатковано в середині XX століття. Формування терміну "міжкультурна комунікація" пов'язано із дослідженнями і науковими публікаціями американського антрополога Едварда Т. Холла (Edward T. Hall). У своїх роботах, зокрема в книзі "The Silent Language" (1959) [9] та "The Hidden Dimension" (1966) [10], він досліджував вплив культурних відмінностей на спосіб сприйняття простору, часу та невербальної комунікації. Холл використовував поняття "міжкультурна комунікація" для опису взаємодії між представниками різних культур і підкреслював важливість розуміння та адаптації до культурних розбіжностей. Формування  теорії міжкультурної комунікації як навчальної дисципліни пов’язано також із співпрацею Е. Холла з Д. Трагером. Результатом їх наукового співробітництва стали роботи «Culture as Communication» («Культура як комунікація») і «The Silent Language» («Німа мова») [9]. Ці науковці вперше використали поняття «міжкультурна» комунікація» в публічному просторі і характеризували її як специфічний вид людської діяльності і спілкування між представниками різних культур. Е. Холл підкреслював змістовне взаємовідношення між комунікацією і культурою, а також важливість дослідження комунікації в міжкультурному контексті і виокремлення культурологічних дисциплін в самостійний науково-дослідницький блок. 
Більш детально роздивимося книгу Едварда Т. Холла "The Silent Language" (1967) [9]. У цій книзі автор висловив концепцію невербальної комунікації та її впливу на міжкультурну взаємодію. Він показав, що різні культури мають різні норми щодо вживання міміки, жестів, поглядів і тіла взагалі. Холл також зазначив, що культурні відмінності можуть впливати на те, як люди сприймають інформацію та взаємодіють між собою. Дослідження Е. Холла вплинуло на розвиток міжкультурної комунікації, підкреслюючи важливість уважного вивчення культурних відмінностей та розуміння невербальних проявів комунікації. Книга стала класикою у галузі міжкультурної комунікації та надалі використовувалась як посібник для міжкультурної підготовки в бізнесі, дипломатії та інших галузях.
Безпосередньо початок процесу формування наукового напрямку «міжкультурна комунікація» розглядають із шестидесятих років ХХ століття, коли він стає предметом викладання в американських університетських колах.
Фундаментальний категоріальний простір формування поняття «міжкультурна комунікація» включає такі категорії, як культура, комунікація, мова, ідентичність, міжнародні відносини.
Культура – специфічно людський спосіб буття, який виражений у створенні матеріальних і духовних цінностей, у відношенні людини до себе, до інших і до природи. Вона є сукупністю цінностей, традицій, звичаїв, інших елементів і форм діяльності, що характеризують певну групу людей. У міжкультурній комунікації культура є ключовим аспектом, оскільки вона визначає спосіб сприйняття та розуміння інформації, поведінки, яка може відрізнятися в різних культурах.
Комунікація – це взаємодія між людьми, яка передбачає обмін інформацією та повідомленнями. Міжкультурна комунікація передбачає взаємодію між представниками різних культур, де культурні відмінності можуть впливати на спосіб сприйняття та розуміння інформації, вираження емоцій та реакцій на звернення. Тому важливо розуміти культурні особливості та практикувати ефективну міжкультурну комунікацію, що передбачає не тільки володіння мовою, але й урахування культурних нюансів, пов'язаних зі способом спілкування, нормами поведінки, цінностями та традиціями різних культур.
Мова – це система знаків, символів та правил, що дозволяє людям спілкуватися між собою і передавати інформацію. У міжкультурній комунікації мова є основним засобом взаємодії між представниками різних культур. Важливо пам'ятати, що різні культури можуть мати різні мови, тому необхідно розуміти та поважати культурні різниці у використанні мови.
У репрезентації міжкультурної комунікації ідентичність можна розглядати як комплексну соціальну конструкцію, яка описує спосіб, як люди сприймають себе і своє місце в світі, взаємодіють з іншими та створюють свої соціальні ролі. Ідентичність може бути сформована на підвалинах культурої, національної, гендерної приналежністі тощо.
В залежності від підходу та дослідницького поля, ідентичність може бути розглянута з різних точок зору, таких як соціальна, культурна, етнічна, національна, особистісна тощо. Для розуміння міжкультурної комунікації особливо важливо розуміти, як ідентичність може впливати на сприйняття, тлумачення та взаємодію з іншими культурами та людьми з іншими ідентичностями.
Міжнародні відносини – це взаємодія між державами, народами та громадянами різних країн. У міжкультурній комунікації міжнародні відносини є важливим аспектом, оскільки вони можуть впливати на сприйняття та розуміння культурних різниць.
У сьогоднішній час поняття міжкультурної комунікації є дуже актуальним, особливо в контексті глобалізації та міжнародної співпраці. Міжкультурна комунікація стає все більш важливою для бізнесу, політики, дипломатії, культурних відносин та інших сфер життя. Одним із основних трансформаційних чинників міжкультурної комунікації є глобалізація.  З одного боку, глобалізація сприяє зближенню культур та підвищенню можливостей для міжкультурного діалогу, а з іншого – створює виклики та проблеми для міжкультурної комунікації, пов'язані зі збереженням та захистом культурної ідентичності та вирішенням конфліктів між культурами. Глобалізація сприяє зближенню культур через розвиток міжнародної торгівлі, подорожей, міграції та інформаційних технологій. Це створює нові можливості для міжкультурної комунікації та сприяє збагаченню культурних знань та досвіду.
Проте, глобалізація також створює виклики та проблеми для міжкультурної комунікації, пов'язані зі збереженням та захистом культурної ідентичності та вирішенням конфліктів між культурами. Наприклад, глобалізація може сприяти поширенню культурної однорідності та зменшенню різноманітності культур, що може призвести до втрати культурної ідентичності людиною та традицій спільноти. Вона може провокувати конфлікти між культурами та окремими представниками культурних спільнот, пов'язані з різними цінностями, нормами та переконаннями.
Отже, наукові розвідки міжкультурної комунікації - це систематичні дослідження, спрямовані на вивчення особливостей взаємодії між представниками різних культур. Ці дослідження можуть включати аналіз культурних аспектів мовлення, міжкультурні відмінності в сприйнятті та передачі інформації, психологічні та соціальні чинники, що впливають на спілкування між культурами та інше. Іх метою є покращення спілкування та зменшення культурних бар'єрів, що можуть заважати ефективній взаємодії між різними культурами. Ці дослідження дають змогу виявляти різноманітність відмінностей в мовленні, поведінці та менталітеті різних культур та розуміти їхні особливості. Це допомагає уникнути непорозумінь, конфліктів та сприяє побудові більш толерантного та розуміючого світу.
0. Методологічні розвідки міжкультурної комунікації як форми соціальної взаємодії.
Одна з головних проблем міжкультурної комунікації полягає в тому, що кожна культура має свої власні цінності, переконання та способи спілкування. Це може створювати непорозуміння та конфлікти між представниками різних культур. Методологічні розвідки міжкультурної комунікації спрямовані на аналіз даної проблематики задля вирішення міжкультурних викликів та підвищення рівня ефективності міжкультурного спілкування.
Міжкультурна комунікація – соціальний феномен, що вивчається багатьма науками і методологічними підходами. Міждисциплінарність і просторові сенси міжкультурної комунікації вимагають допомоги соціально-топологічної методології, що підкреслює множинність рівноправних культурних суб’єктів та інтегрує їх у єдине поле дослідження.
Екзистенціальний підхід викриває конфліктність культурної зустрічі як зіткнення різних уявлень і картин світу, механізм екзистенційного жаху перед невідомим Іншим, звертає увагу на необхідність проживання досвіду взаємодії з відмінним від нас Іншим.
Важливими методологічними настановами є культурологічні розвідки комунікації в умовах глобалізації. Американський дослідник Джордж Рітцер у своїх роботах висловлював думку про те, що глобалізація призводить до зміни ролі національної культури, що в свою чергу впливає на міжкультурну комунікацію [20, 21]. Джордж Гербнер (George Gerbner) досліджував вплив масової комунікації на культурну ідентичність та взаєморозуміння між культурами. Його роботи, зокрема "Культурна індустрія: надання знань та розваг" (The Cultural Industries: Providing Knowledge and Entertainment) [6], акцентують увагу на важливості розуміння культурних контекстів у глобалізованому світі. Аріанна Хаффінгтон (Arianna Huffington) висвітлювала зміни в медіа та комунікаційній сфері, що виникають внаслідок глобалізації. Її книга "Третя машина: технологія, життя та майбутнє" (The Third Machine: Technology, Life, and Future) [15] пропонує новий погляд на вплив технологій на міжкультурну комунікацію. Маршалл МакЛюган (Marshall McLuhan) у своїх дослідженнях запропонував поняття "глобального села" і досліджував вплив технологій на культуру та комунікацію. Його роботи, зокрема "Розумні машини: медіаеволюція у глобальній перспективі" (Understanding Media: The Extensions of Man) [17], розглядають вплив засобів масової комунікації на міжкультурне сприйняття та спілкування. Ульріх Бек (Ulrich Beck) досліджував глобалізацію та сучасні виклики, пов'язані зі зростаючою міжкультурною комунікацією. Його роботи, зокрема "Суспільство ризику: до нової сучасності" (Risk Society: Towards a New Modernity)[1] , пропонують аналіз ризиків та можливостей, що виникають у зв'язку з глобалізацією та міжкультурними взаємодіями. Головна мета цих дослідників – осмислення процесів глобалізації та виявлення її впливу на міжкультурну комунікацію, які нові можливості та виклики вона створює, і як краще пристосуватися до цих змін у міжкультурній взаємодії.
Одним із зразків досліджень у площині комунікації, що вплинули на міжкультурну комунікацію, є культурна теорія комунікації, розвинута Жерардом Хофстеде. У своїй книзі "Culture's Consequences: International Differences in Work-Related Values" (1980) [14], Хофстеде провів масштабне дослідження в більш ніж 50 країнах, досліджуючи різні аспекти культури. Ця теорія досліджує, як культурні відмінності впливають на сприйняття та взаємодію між людьми. За результатами досліджень, Хофстеде визначив п'ять ключових культурних дименсій: індивідуалізм-колективізм, відстань до влади, уникання не визначеності, часові орієнтації та маскулінність-фемінінність.
Результати дослідження Хофстеде дозволили розуміти, як культурні відмінності впливають на комунікацію, зокрема на стиль спілкування, сприйняття авторитету, взаємодію у групах та інші аспекти. Наприклад, він виявив, що в культурах з високим рівнем колективізму більша увага приділяється взаєминам в групі, а в індивідуалістичних культурах - індивідуальній самореалізації. Це може впливати на стиль спілкування, вимоги до лідерства, ставлення до влади та інші аспекти комунікації. Дослідження Хофстеде є важливим джерелом для розуміння впливу культурних відмінностей на міжкультурну комунікацію та розвитку міжкультурної компетентності. 
Важливим аспектом таких методологічних розвідок міжкультурної комунікації є розробка та застосування ефективних стратегій спілкування. Це включає розуміння того, які типи повідомлень та способи спілкування найбільш ефективні при спілкуванні з представниками різних культур. Наприклад, в одній культурі можуть бути більш популярні невербальні знаки, а в іншій - вербальні. Крім того, методологічні розвідки міжкультурної комунікації можуть включати дослідження різних форм комунікації, таких як візуальна комунікація, писемна комунікація та комунікація за допомогою мережі Інтернет. Кожен з цих видів комунікації має свої особливості та вимагає специфічних знань та навичок, щоб спілкуватися ефективно з представниками різних культур.
Відзначимо дослідження Едвіна Роберта Бівена у площині міжособистісної комунікації, який аналізував етнокомунікативні аспекти міжкультурної комунікації. У своїй роботі "Communication and the Other: Beyond Deliberative Democracy" (2004) [2] він аналізує, як комунікаційні процеси формують і підтримують етнічну ідентичність та культурну різноманітність. Бівен розглядає міжкультурну комунікацію як процес взаємодії між людьми з різних культурних середовищ, який може бути сприяти або перешкоджати розумінню та взаємодії. Основна ідея Бівена полягає в тому, що міжкультурна комунікація повинна бути заснована на взаєморозумінні та взаємовизнанні культурних різниць. Він підкреслює важливість визнання інших культур та перспектив у комунікації, що сприяє побудові відкритого та рівноправного діалогу. Дослідження Бівена є важливим внеском у розвиток теорії міжкультурної комунікації, оскільки воно розглядає етнокомунікативні аспекти міжкультурної комунікації та акцентує увагу на важливості взаєморозуміння та взаємовизнання.
Не тільки соціально-філософські, а й соціологічні методологічні процедури використовуються у вивченні культурного буття, поведінки та взаємодії людей в суспільстві. У міжкультурній комунікації соціологія дозволяє розуміти та аналізувати соціальні структури, норми та цінності, які визначають поведінку людей в різних культурах. Одним з таких прикладів досліджень у галузі соціології є теорія соціальної репрезентації, запропонована французьким соціологом Сержем Московічем [18]. Він розглядає соціальну репрезентацію як процес формування і розповсюдження знань про соціальний світ у межах груп та спільнот. Дослідження Сержа Московіча вплинули на міжкультурну комунікацію, оскільки теорія соціальної репрезентації висвітлює важливість спільних знань і значень між людьми з різних культур. Ця теорія також дозволяє розуміти, які спільні знання та цінності можуть сприяти покращенню комунікації та зменшенню культурних недорозумінь.
Іншим прикладом соціологічних досліджень міжкультурної комунікації є теорію дифузії інновацій Еверетта Роджерса [22]. Він досліджував, як нові ідеї та технології поширюються серед різних груп та спільнот. Ця теорія також важлива для міжкультурної комунікації, оскільки допомагає зрозуміти, як нові ідеї та технології можуть бути впроваджені в різних культурних контекстах. Результати дослідження Роджерса показують, що взаємодія з людьми з різних культур може сприяти швидшому та більш успішному поширенню нових інновацій.
Доповнюють спектр необхідних методологічних досліджень аналітичні роботи в галузі лінгвістики мали значний вплив на формування міжкультурної комунікації. Оскільки мова є основним інструментом комунікації між людьми, дослідження мови допомагають розуміти та аналізувати міжкультурні комунікаційні процеси. Наприклад, дослідження в галузі мови та культури дозволяють виявляти та розуміти культурні відмінності у вживанні мови та інтерпретації повідомлень. Мовні аспекти, такі як лексика, граматика та фонетика, можуть мати різні значення та викликати різні реакції в різних культурах. Дослідження мовних аспектів міжкультурної комунікації допомагають виявляти та розуміти ці різниці.
Крім того, дослідження мови також допомагають виявляти та розуміти культурні стереотипи та уявлення про інші культури, які можуть впливати на міжкультурну комунікацію. Наприклад, дослідження мовних стереотипів про різні культури можуть допомогти виявити та попередити помилкові уявлення, які можуть виникати під час міжкультурної комунікації.
Також, дослідження в цьому прошарку наукових надбань допомагають розробляти ефективні методики навчання мови для міжкультурної комунікації та підготовки міжкультурних комунікаторів. Вивчення мови та її впливу на міжкультурну комунікацію допомагає створювати програми навчання, які сприяють розвитку міжкультурної компетентності та зниженню культурних бар'єрів в комунікації.
Один з прикладів впливових лінгвістичних досліджень, що вплинули на розвиток міжкультурної комунікації є праця "Мова та ВІЛ/СПІД" (Language and HIV/AIDS.) [13], яку представили Христина Хіггіс та Боні Нортон. Дослідження було проведене з метою вивчення того, як спілкування вплинуло на розвиток цих хвороб і тим самим розглянули питання стосовн мови та комунікаціЇ в сучасному світі. У роботі було визначено, що зростання числа людей, що мають різні культурні та мовні коріння, ставить перед собою виклик не тільки в галузі міжкультурної комунікації, а й в галузі мовознавства. Дослідники виявили, що в мовній практиці з'являються нові слова, терміни, фрази, які відображають нові явища та концепти, пов'язані з полікультурністю. Крім того, вони досліджували, які вимоги ставляться до людей, що працюють в міжнародному середовищі, щоб вони могли ефективно спілкуватися з представниками різних культур та мов.
Постколоніальні дослідження грають важливу роль у з’ясуванні причин, механізмів та наслідків «зустрічі з Іншим». Книга Едварда Саїда «Орієнталізм» [23] досліджує способи, якими Західні країни представляли та сприймали "Схід" і його культуру. У цій праці він аналізує спосіб, яким західна культура сприймає і конструює "Схід" (орієнт) як екзотичне, загадкове і неодмінно іншопланетне. Саїд розкриває, як орієнталістичні стереотипи, уявлення і знання формуються та використовуються західними колоніальними силами для контролю, домінування і маніпулювання країнами та культурами Східної частини світу. 
У центрі уваги постколоніалізму стоять питання самотворення та самоврядування людини, проте його перспектива не зводиться повністю ні до ніцшеанського положення про «смерть Бога», ні до ідеї Сартра «людини без Бога», яка зайняла місце, що залишилося вільним після «мертвого Бога». Натомість постколоніальна філософія зосереджена на двох проблемах. Насамперед вона стверджує, що концепція колоніальної свідомості неминуче призводить до насильства, а також вказує на прірву, що відокремлює в колоніальних умовах європейські уявлення про етику міжкультурних відносин від практичних, політичних та символічних рішень.
Методологічні розвідки міжкультурної комунікації можуть допомогти не тільки в теоретичному аналізі міжкультурних взаємин, а й мати практичний сенс: у підготовці до міжкультурного спілкування, при підготовці до подорожі в іншу країну або при спілкуванні з колегами з різних країн. Це може включати вивчення мови та культури країни, з якою ви плануєте спілкуватися, а також навчання навичок, необхідних для ефективної міжкультурної комунікації. 
Крім того, слід враховувати  розробку культурно-адаптивних комунікативних стратегій на підвалинах означених методологічних підходів. Це означає, що при спілкуванні з представниками інших культур, ви повинні бути готові до того, що їхні способи сприйняття та реагування можуть відрізнятися від вашого. Культурно-адаптивна комунікативна стратегія передбачає використання методів, які допоможуть зменшити ризик непорозуміння та конфліктів, а також сприятимуть побудові ефективних взаємин з представниками інших культур.
Отже, узагальнюючи науковий досвід останніх десятиліть, виділимо дослідження, які вплинули на розвиток міжкультурної комунікації в галузі ідентичності:
· дослідження Стюарта Холла  про культурні ідентичності та культурну глобалізацію [11]; 
· дослідження Герберта Ганса про соціальну ідентичність, в якому він визначив три рівні ідентичності: індивідуальну, групову та категоріальну [6];
· дослідження Едварда Холла про висловлювання та інтеракцію в міжкультурній комунікації, в якому він описує відмінності в сприйнятті інформації та висловлювань між представниками різних культур [9,10]; 
· дослідження Юргена Габермаса про теорію комунікативного дієлітизму, в якому він розглядає роль комунікації в розвитку ідентичності та формуванні суспільства [8]; 
· дослідження Ервіна Гофмана про взаємодію культур та їх вплив на ідентичність людини, в якому автор досліджує взаємодію різних культур та їх вплив на формування ідентичності [7]. 
Дослідження у галузі міжнародних відносин також внесли значний вплив на розвиток міжкультурної комунікації, оскільки вони стосуються взаємодії різних країн, культур та націй. Ось декілька прикладів таких досліджень:
· Робота Джозефа Найя висвітлює поняття "м'якої сили" та його вплив на відносини між країнами. У своїх дослідженнях і публікаціях, зокрема в книзі "М'яка сила: фактор успіху в світовій політиці" (Soft Power: The Means to Success in World Politics) [19], Най аналізує роль культури, цінностей, привабливості і комунікації у впливі країн на інші країни. Він висуває тезу про те, що м'яка сила є ефективним інструментом зовнішньої політики, спроможним впливати на інші країни шляхом привернення їх до своїх цінностей, культури, ідеалів і політичних систем; 
· Дослідження Йохана Гальтунга пропонує структурну теорію імперіалізму, яка відображає взаємозв'язок політичних, економічних і культурних аспектів в міжнародних відносинах [5].
Методологічні розвідки міжкультурної комунікації можуть бути корисними в багатьох сферах. Наприклад, в бізнесі вони можуть допомогти підвищити ефективність взаємодії з партнерами з інших країн, уникнути конфліктів та забезпечити успішне співробітництво. У міжнародних відносинах, дослідження міжкультурної комунікації можуть допомогти побудувати міцні та стійкі відносини між країнами, сприяти розвитку дипломатії та зменшенню культурних бар'єрів.
Крім того, способи пізнання міжкультурної комунікації дозволяють здійснювати порівняльний аналіз різних культур та з'ясовувати, які аспекти комунікації є загальними для багатьох культур, а які є специфічними. Це допомагає побудувати загальні принципи комунікації, які можуть бути корисними у взаємодії з представниками різних культур. Наприклад, сукупність методів, що застосовуються у вивченні міжкультурної комунікації можуть виявити, що у багатьох культурах вважається неввічливим прямо висловлювати свої бажання чи думки, а ввічливість вимагає виражати їх у вигляді запитань чи пропозицій. Знання таких особливостей може допомогти уникнути непорозумінь та зберегти доброзичливі відносини з колегами з різних країн.
Отже, методологічні розвідки міжкультурної комунікації є важливою формою соціальної взаємодії, яка допомагає розуміти та вивчати особливості комунікації між представниками різних культур. Ці дослідження можуть бути корисними у бізнесі, міжнародних відносинах, наукових дослідженнях та інших сферах життя, де важлива ефективна взаємодія з представниками різних культур.
Одним з методологічних інструментів пізнання міжкультурної комунікації є культурний профіль, який використовується для опису та порівняння культурних цінностей та установок. Культурний профіль складається з різних елементів, таких як релігійні установки, ставлення до часу та простору, колективізм та індивідуалізм, стиль комунікації тощо. Такий підхід допомагає локалізувати особливості культур та побудувати більш ефективну взаємодію між ними.
Ще одним прикладом є метод культурного виміру, який використовується для аналізу і порівняння культурних різниць у конкретних ситуаціях. Метод включає в себе вимірювання культурних показників, таких як відношення до влади, стиль керівництва, ставлення до часу тощо, та порівняння їх між культурами. Це дозволяє виявити різниці та подібності між культурами та розробити стратегії взаємодії.
Механізм роботи методологічних розвідок міжкультурної комунікації полягає в тому, що вони базуються на аналізі культурних різниць та спільних аспектів комунікації між ними. За допомогою таких розвідок можна зрозуміти, як різні культури сприймають та інтерпретують повідомлення, як вони висловлюють свої думки та бажання, як вони сприймають ставлення до них тощо. Це дозволяє збільшити ефективність комунікації та зменшити ризик непорозумінь.
Окрім зазначених вище методологічних розвідок міжкультурної комунікації, існує також:
· Етнографічний підхід: зосередження на конкретній культурі та її особливостях з метою зрозуміти її специфіку і відмінності від інших культур. Цей підхід дозволяє отримати глибоке розуміння конкретної культури, що може бути корисним для розуміння, як інші культури сприймають та інтерпретують світ.
· Культурно-антропологічний підхід - цей підхід зосереджується на вивченні культур та взаємодії між ними.
·  Психологічний підхід - цей підхід зосереджується на вивченні психологічних аспектів міжкультурної комунікації, таких як стереотипи, упередження та міжкультурний стрес.
· Соціологічний підхід - цей підхід зосереджується на вивченні соціальних факторів, які впливають на міжкультурну комунікацію, таких як культурні норми, цінності та інституції.
· Лінгвістичний підхід - цей підхід зосереджується на вивченні мови та її впливу на міжкультурну комунікацію.
· Інтерактивний підхід: фокусується на взаємодії між людьми з різних культур. Він орієнтований на те, щоб допомогти людям з різних культур зрозуміти одне одного, взаємодіяти та спілкуватися ефективно. Цей підхід передбачає активну участь учасників у взаємодії та відкрите сприйняття різних точок зору.
· Когнітивний підхід: зосередження на когнітивних процесах (сприйняття, мислення, сприйняття) в процесі міжкультурної комунікації. Цей підхід досліджує, як люди з різних культур сприймають інформацію, як вони обробляють її та як це впливає на їх поведінку.
Механізм роботи методологічних розвідок міжкультурної комунікації полягає в тому, що вони надають фреймворк для дослідження міжкультурних відмінностей та сприяють розумінню інших культур. Ці розвідки допомагають розкрити та описати різні аспекти міжкультурної комунікації, включ аючи такі, як:
· Вивчення культурних стереотипів і уявлень про інші культури. Це дослідження допомагає зрозуміти та описати стереотипи, які існують в міжкультурній комунікації. Він описує, які погляди та уявлення мають люди про інші культури та як ці стереотипи впливають на сприйняття та поведінку.
· Аналіз норм і правил поведінки в різних культурах. Це дослідження допомагає зрозуміти, які норми та правила поведінки існують у різних культурах та як вони впливають на сприйняття та поведінку людей.
· Вивчення культурних відмінностей у мовленнєвому етикеті. Це дослідження допомагає зрозуміти, які різниці існують у мовленнєвому етикеті різних культур і як ці різниці можуть впливати на сприйняття та поведінку в міжкультурній комунікації.
· Аналіз невербальних знаків у міжкультурній комунікації. Це дослідження допомагає зрозуміти, які невербальні знаки використовуються в різних культурах та як вони можуть впливати на сприйняття та поведінку.
Ці підходи та методи можуть бути використані окремо або комбіновані для більш глибокого розуміння міжкультурної комунікації.


РОЗДІЛ II. КОНЦЕПТ «ЗУСТРІЧІ З ІНШИМ» В МІЖКУЛЬТУРНІЙ КОМУНІКАЦІЇ.

2.1. Поняття Іншого в філософському дискурсі.
Термін "Інший" у філософії має своє походження з роздумів про індивідуальність, самосвідомість та соціальні відносини. Одне з ранніх використань терміну можна знайти в філософії Рене Декарта, який виділяв дві сутності - "Я" (Cogito) та "Інший" (Res cogitans та Res extensa) [31]. В цій контексті "Інший" визначався як та сутність, яка є окремою від "Я", існує незалежно від мого сприйняття та свідомості. Інший є відмінний за своїми рисами, світоглядом, мовою, культурою та іншими факторами. Концепт "Інший" може мати кілька рівнів значення, залежно від того, в якому контексті він використовується.
У філософському дискурсі "Інший" може бути розглянутий як інший індивід, інша культура, інша нація, інша раса тощо. Поняття "Інший" може виступати як об'єкт розгляду, а також як основа для порівняння і контрастування з "Самим".
Становлення до "Іншого" може бути концептуально осмислене в залежності від філософськьої школи. Наприклад, у феноменології Інший розглядається як незалежна особистість, яку ми не можемо повністю осягнути за допомогою наших власних категорій і досвіду. У критичній теорії, Інший розглядається як той, хто потрапляє під дію системи домінування та експлуатації. У постмодерній філософії, Інший вважається взагалі неосяжним, оскільки кожний індивід знаходиться в своєму власному світі сприйняття та розуміння.
Отже, поняття "Інший" в філософському дискурсі є досить складним та має різні варіації в залежності від філософської школи та контексту використання. У філософії античності "Інший" був розглянутий як важлива складова людського буття та взаємодії людини зі світом. У грецькій філософії, наприклад, поняття "Інший" можна знайти в теорії пізнання та етики.
Сократ, наприклад, звертав увагу на взаємодію людини з іншими в рамках процесу пізнання та дослідження істини. Він стверджував, що інтеракція з іншими людьми є важливою складовою процесу пізнання світу та розвитку особистості. Платон також розглядав взаємодію з іншими у контексті процесу пізнання [50]. У своїх діалогах він підкреслював важливість діалогу та обміну ідеями з іншими, які можуть допомогти людині зрозуміти світ та саму себе. Арістотель, у свою чергу, бачив в інтеракції з іншими одну з важливих складових етичної поведінки [28]. Він стверджував, що людина повинна бути спроможною до спілкування та співпраці з іншими, щоб жити в гармонії та досягти мети щасливого життя.
Отже, у філософії античності "Інший" був розглянутий як важлива складова взаємодії людини зі світом, яка може допомогти людині зрозуміти себе та світ навколо неї. Взаємодія з іншими була сприймана як важливий елемент процесу пізнання, етичної поведінки та розвитку людини.
У середньовічній філософії поняття "Іншого" розглядалося з різних точок зору залежно від конкретного філософського напряму. Ось деякі з найвідоміших підходів. Філософія Августина з Гіппони [26]: Августин вважав, що "Інший" не може бути пізнаний через сприйняття або розум, оскільки він знаходиться за межами матеріального світу. Він вважав, що можна пізнати "Іншого" лише через віру і духовний досвід.
Загальні уявлення у філософії схоластики: у середньовічній схоластиці "Іншого" розглядали як Бога, який стоїть вище всього матеріального світу і людини. Віра в Бога була визнана як єдиний спосіб досягнення істинного знання про "Іншого".
У філософії Томи Аквінського [52] "Інший" визначався як будь-що, що відрізняється від нашого власного Я. Він вважав, що можна отримати знання про "Іншого" через розумові процеси, але також вважав, що Бог є вищим ідеалом Іншого.
Ці підходи були важливими для розвитку середньовічної філософії і відіграли значну роль у формуванні європейської культури. У середньовіччі поняття "Інший" також було пов'язане з ідеєю душі, яка вважалася незалежною від тіла та матеріального світу. У багатьох творах того часу "Інший" розглядається як об'єкт, який відділений від нашого світу і не може бути досягнутий розумом або чуттями.
У середньовічній літературі також можна знайти посилання на поняття "Іншого". Наприклад, у творах Данте Аліг'єрі можна побачити розвиток цього поняття від традиційної християнської концепції до більш особистого й філософського розуміння. У "Божественній комедії" [27] Данте розглядає Іншого як Бога та душі померлих, які перебувають у різних сферах післясмертного життя.
Також в середньовічній літературі зустрічається тема спросби порозуміння інших культур. Наприклад, у творах Марії де Франц можна побачити образи екзотичних країн та культур, але вони часто використовуються, щоб порівняти їх з європейською культурою і традиціями [54]. Це може свідчити про прагнення до зрозуміння інших культур, але також про пріоритетне розуміння універсалізму як европоцентризму. 
У епоху Просвітництва філософія "Іншого" пройшла значні зміни та відчула вплив раціоналістичного та індивідуалістичного підходу. Принциповою метою просвітництва було піднесення розуму та освіти людей, зосередження на індивідуальних правах та свободі людини. У цьому контексті, поняття "Іншого" може бути розглянуте через дві головні перспективи.
Універсалізм та космополітизм. Деякі філософи Просвітництва, такі як Іммануель Кант, прагнули до універсального морального закону, який має застосовуватися до всіх людей незалежно від їхньої національності, культури чи релігії [35, 36].  Це сприяло формуванню космополітичного уявлення, де "Інший" був розгляданий як рівноправний суб'єкт, обдарований правами та гідністю.
Індивідуалізм та антропоцентризм. Інший також розглядався як окрема особа з її власними індивідуальними потребами, правами та свободами. Філософи, які пропагували індивідуалізм, такі як Рене Декарт та Жан-Жак Руссо, підкреслювали важливість визнання індивіда як самостійної особи, яка має право на свободу та самовизначення [31].
У 19 столітті філософія "Іншого" продовжувала розвиватися і еволюціонувати. Це була епоха значних змін у соціальному, політичному та культурному житті, що відобразилося і в філософських уявленнях про "Іншого". Представимо деякі з визначних напрямків і філософів, які викладали про "Іншого" у 19 столітті.
Християнський гуманізм. Деякі філософи, в числі яких Сьорен К'єркегор, підкреслювали важливість релігійної та етичної дімензій в сприйнятті "Іншого" [42]. Вони розвивали ідеї про індивідуальну відповідальність перед Богом та співчуття до ближнього.
Ідеалізм. Філософи, такі як Георг Вільгельм Фрідріх Гегель [30],   Фрідріх Вільгельм Йозеф фон Шеллінґ,  розглядали "Іншого" у контексті загального розвитку духу. Вони акцентували на ролі інтерсуб'єктивності та взаємодії між суб'єктами у формуванні і розумінні істини та реальності.
Марксизм. Карл Маркс і Фрідріх Енгельс розглядали "Іншого" з позицій класової боротьби та соціальних відносин. Вони підкреслювали значення солідарності та колективної свідомості в боротьбі проти експлуатації та нерівності.
Екзистенціалізм. У другій половині ХІХ століття екзистенціалістські філософи, такі як Сьорен К'єркегор [42] та Фрідріх Ніцше [48,49] також розглядали поняття "Іншого". Вони підкреслювали унікальність та неповторність кожної індивідуальності, але також ставили акцент на взаємодію та взаємозв'язок між індивідами. Вони підкреслювали необхідність уважного ставлення до інших людей, розуміння їхніх потреб, та визнавали значення спільного людського досвіду.
У філософській школі екзистенціалізму, поняття "Інший" має особливе значення. Екзистенціалізм відзначається тим, що він зосереджується на проблемах людської існування та смислу життя, а також на взаємодії між індивідуальною свободою та соціальною відповідальністю. У рамках екзистенціалізму "Інший" розглядається як сутнісна складова людської існування. Індивід не може бути повністю замкненим у собі та відокремленим від інших людей. Він постійно взаємодіє з іншими та залежить від них, щоб знайти свій шлях у житті та визначити свій сенс.
Екзистенціалісти розглядають відношення до "Іншого" як досвід втрати самості, бо взаємодія з іншими може спричинити втрату індивідуальної свободи та автономії. Проте, взаємодія з "Іншим" також може допомогти людині знайти свій сенс і сприйняти свою відповідальність перед іншими та перед світом.
У екзистенціалізмі "Інший" може виступати як перешкода, що заважає людині знайти свій власний сенс, або як можливість зрозуміти себе краще через взаємодію з іншими. Екзистенціалісти також розглядають "Іншого" як можливість для індивідуальної свободи та відповідальності перед іншими та перед світом.
Отже, у філософській школі екзистенціалізму "Інший" розглядається як необхідна складова людської існування, яка допомагає людині знайти свій сенс і визначити свою індивідуальність. З одного боку, взаємодія з іншими може викликати втрату індивідуальної свободи та автономії, а з іншого - може допомогти людині зрозуміти себе краще і знайти своє місце у світі. Інший в екзистенціалізмі може виступати як перешкода, яка заважає знайти свій власний сенс, або як можливість для самореалізації та взаємодії з іншими. Відношення до Іншого може сприйматися як втрата самості, але воно також може бути можливістю для індивідуальної свободи та відповідальності. Усвідомлення взаємодії з іншими та відношення до Іншого є важливими аспектами екзистенціалізму, які допомагають людині зрозуміти себе краще та знайти свій сенс у житті.
У філософській теорії Жана-Поля Сартра "Інший" розглядається як відокремлений від самості, інший суб'єкт зі своїми власними цілями, мотиваціями та думками. Сартр досліджував питання про те, як людина сприймає світ та її місце в ньому, та розглядав проблему індивідуальності та свободи в контексті відносин між людьми.
У своїх працях, зокрема у "Бутті та ніщо" [51] Сартр висловлює ідею, що людина відчуває відчуження від світу та від інших людей, і що її свобода є відповідальністю перед собою та перед іншими. Він доводить, що інші люди заважають нашій свободі та спричиняють наше відчуження, але що ми також залежимо від інших для нашого власного розвитку та самоідентифікації.
Згідно з Сартром, інші люди виступають як відносна іншість для нас, тобто як об'єкти нашої свідомості, що мають свої власні мотивації та цілі. Він розглядає проблему відносин між людьми та ідентичності у контексті соціальних умов та культурних норм. Він стверджує, що ми можемо розуміти себе лише через взаємодію з іншими, і що наше відчуття свободи та самоідентифікації залежить від взаємодії з іншими людьми. 
У працях Сартра можна виділити два аспекти розуміння "Іншого": інший як людина та як соціальна структура. Сартр розумів "Іншого" як окрему людину, яка завжди знаходиться в протиставленні до "Я". Він вважав, що індивідуум завжди розглядається як об'єкт, тобто те, що спостерігається ззовні, а не як суб'єкт, який самостійно контролює своє життя. Це означає, що коли одна людина стикається з іншою, вона спочатку розглядає її як об'єкт, а не як суб'єкт з власними мотивами, прагненнями та думками.
У своїх творах Сартр також висловлював ідеї про соціальну структуру, яка також може бути розглянута як "Інший". Сартр вважав, що соціальні структури, такі як культура, політика та економіка, можуть затемнювати індивідуальність та ставити обмеження на можливості людини. Він відкидав ідею, що людина повинна дотримуватись загальноприйнятих соціальних норм і моральних принципів, і стверджував, що людина має бути вільною від будь-яких зовнішніх обмежень та принципів.
Таким чином, у філософії Сартра "Інший" - це не просто фізичний об'єкт, а складна соціальна реальність, що має вирішальне значення для конструювання нашої ідентичності. Інші виступають як визначальний фактор нашого сприйняття себе, нашої свободи та нашої відповідальності.
У своїх роботах, зокрема у трактаті "Буття та ніщо"[51] Сартр розглядає багато варіацій "Іншого". Він досліджує, як ми сприймаємо інших людей, як вони сприймають нас, як взаємодія з ними впливає на нашу свободу та нашу ідентичність.
Одним з найвідоміших прикладів трактування "Іншого" у Сартра є його поняття "взірцевого Іншого" ("l'Autrui en tant qu'autrui"). Згідно з цим поняттям, ми сприймаємо інших людей як об'єкти нашого спостереження, але не можемо повністю зрозуміти їхню свободу та ідентичність. Отже, вони залишаються "іншими" для нас, а не стають повністю індивідуалізованими.
Ще одним важливим поняттям, пов'язаним з "Іншим" у Сартра, є "глядач". Він використовує цей термін, щоб описати той момент, коли ми усвідомлюємо, що нас спостерігають з боку інших людей. Це свідомість того, що ми перестаємо бути просто собою, а стаємо об'єктом спостереження та оцінювання.
Отже, у філософії Сартра "Інший" виступає як важлива складовина індивідуального існування людини. Він розглядає Іншого як ту сутність, яка дозволяє людині розпізнати себе як індивіда, тобто відокремлену від усього іншого світу. У своїх творах, зокрема в романі "Блюдце для існування" та есе "Існування та свобода", Сартр досліджує проблему взаємодії між індивідуумами, що відображається у понятті "Громадський іншому".
Згідно з Сартром, взаємодія між індивідами є складною і напруженою, оскільки кожен з нас стикається з чужим світом, думками, ідеями та бажаннями. Кожен індивід має своє власне бачення світу, і тому взаємодія з іншими може викликати конфлікти та непорозуміння. Однак Сартр підкреслює, що взаємодія з іншими є необхідною для існування людини як індивіда. Тільки завдяки взаємодії з іншими, людина може розуміти своє місце в світі та знайти сенс свого існування.
У своїх працях Сартр розглядає Іншого як сутність, яка дозволяє людині розуміти свою індивідуальність та відмінність від інших людей. Він підкреслює, що кожен індивід унікальний, і його існування не може бути зведене до загальних категорій або шаблонів. Тому взаємодія з іншими є важливою складовою існування кожного індивіда.
У філософії Альбера Камю поняття "Іншого" також має важливе місце [38-40]. Однак, у порівнянні з філософією Сартра, у Камю більший акцент робиться на тему абсурдності людського буття та парадоксальності нашої існування. У своїх романах та есе Камю часто звертає увагу на те, що людина живе в абсурдному світі, де немає ніякого вищого сенсу чи цілі. Це ставить під питання раціональність та логіку людського буття, а також породжує почуття відчуженості та самотності. У такому світі "Інший" виступає як протилежність самотності та відчуженості. Він може стати джерелом підтримки та співчуття, але також може бути ворогом, який підриває нашу ідентичність та свободу.
У своїх творах, зокрема в романі "Чума" [40], Камю створює образ Іншого як суспільства, яке відкидає та відчужує людей, які вибиваються з загального стандарту. Водночас, Інший може бути представлений як невідома сутність, з якою людина може спілкуватися та досягати зв'язку, але яка залишається завжди неповністю зрозумілою.
Таким чином, у філософії Камю поняття "Іншого" виступає як важливий елемент абсурдності та парадоксальності людського буття, а також як джерело підтримки та співчуття, або ж, навпаки, як загроза для нашої ідентичності та свободи.
К. Ясперс розумів Іншого як індивіда, який є неповторним і непознаваним, так само як і наш внутрішній світ [16,53]. У цьому контексті, Інший є "межею" нашого розуміння себе та світу, і завдяки взаємодії з Іншим, ми можемо постійно розширювати свої межі та розуміння.
В другому томі «Філософії» [16], Ясперс детально описує концепцію "міжособистісного простору", в якому ми знаходимося відносно Іншого. Це описується як "напруження між двома індивідами, кожен з яких знаходиться у світі, що йому частково доступний, але з частинами, які недоступні для іншого, тому що вони є унікальними для кожного з нас".
Ясперс також розвивав ідею "громадянського діалогу", в якому людина може збагнути себе і своє місце у світі через спілкування з Іншим. Це дає змогу розширювати свій світогляд та поглиблювати розуміння себе та світу.
Отже, для Ясперса Інший є ключовим поняттям, яке допомагає нам зрозуміти нашу взаємодію зі світом та розширити наші межі розуміння.
Ґадамер стверджує, що пізнання завжди має місце в інтерпретації, а інтерпретація відбувається завжди в діалозі з іншим. Іншість у цьому випадку розглядається як необхідна умова для розуміння. За Гадамером, інтерпретація завжди передбачає зустріч з "іншим" - текстом, культурою, людиною [4]. "Інший" відображається як джерело нового знання, оскільки інтерпретація завжди здійснюється з точки зору суб'єкта, що переживає інтерпретацію, і отже, іншість може збагачувати його власний світогляд. Однак, з іншої сторони, інтерпретація може бути завжди відносною і необхідна постійна переоцінка, щоб зрозуміти інші точки зору.
На підставах всього вищезазначеного можна зробити висновок, що розуміння "Іншого" має важливе значення в сьогоденні з багатьох причин. По-перше, в сучасному світі ми стикаємося з різноманітними культурами, націями, релігіями, етнічними групами, які мають власні цінності, традиції та світогляди. Розуміння "Іншого" допомагає нам розуміти різноманітність та різницю між нашими власними поглядами та поглядами інших людей. Це дає нам можливість взаємодіяти з іншими людьми, шукати компроміси та досягати спільних цілей, незважаючи на наші різниці.
По-друге, розуміння "Іншого" є важливим аспектом побудови більш справедливого та рівного суспільства. Взаємодія з іншими культурами та групами може допомогти нам зрозуміти їхні проблеми та потреби, та знайти способи їх вирішення. Розуміння "Іншого" також може допомогти нам побудувати більш толерантне та рівноправне суспільство, де кожна людина має право на свої погляди та на своє місце в цьому світі.
По-третє, розуміння "Іншого" може допомогти нам розвивати наші міжособистісні відносини та зробити їх більш глибокими та значущими. Коли ми розуміємо, що кожна людина має свій власний світогляд, свої цінності та досвід, ми можемо краще зрозуміти її думки, почуття та мотивації. Це допоможе нам бути більш толерантними до різних точок зору та сприйняттів, що може зробити наші взаємини з іншими людьми більш повними та глибокими.


























2.2. Зустріч з Іншим як екзистенціальна проблема міжкультурної комунікації.
У філософії екзистенціальна проблема є проблемою існування людини та її відносин зі світом. Зустріч з Іншим визначено нами як екзистенціальну проблему, що відповідає предметному полю і методології екзистенціальної філософії. Її розв’язання полягає в тому, щоб показати, як індивідуум знаходить своє місце в світі та ставиться до іншої людини, яка представляє іншу культуру, мову, світогляд, погляди та інші відмінності.
Філософські інтерпретації зустрічі з Іншим було здійснено в культурній антропології К. Леві-Строса, етиці М. Бубера, феноменології Е. Гуссерля і Б.Вальденфельса, екзистенціалізмі К. Ясперса і Ж.-П. Сартра, психоаналітичних, семіотичних та структуралістських студіях. Наше дослідження спрямовано на аналіз комунікативної «зустрічі з Іншим» скрізь призму екзистенціальної філософії. 
Зустріч з Іншим являється також екзистенційною проблемою людини, що опинилася у просторі міжкультурної комунікації, оскільки така ситуація вимагає від суб’єкта розуміня та взаємодії з людьми з іншими культурними та соціальними фонами, цінностями, переконаннями та способом мислення. Ця проблема виникає через те, що ми зазвичай розуміємо світ з позиції своєї культури та досвіду, а отже, коли ми спілкуємося з людьми з інших культур, ми можемо стикнутися з труднощами у розумінні та сприйнятті інших точок зору.
Наприклад, можуть виникнути труднощі через різні стилі комунікації, такі як стиль прямолінійного або непрямого спілкування, різні рівні ввічливості, різниці в мовних нюансах тощо. Також можуть виникнути труднощі через різні ставлення до часу, праці, відпочинку та інших аспектів життя, які можуть бути значно відмінні в різних культурах.
Зустріч з Іншим - це тема, яка є важливою для багатьох філософів, оскільки вона стосується основних питань екзистенції, міжособистісних взаємодій та культурної взаємодії. Один з перших філософів, який розглядав цю тему, був Мартін Бубер [29]. За Бубером, зустріч з Іншим має бути дійсною, тобто вона має ґрунтуватися на співпраці та взаєморозумінні, а не на пануванні однієї людини над іншою. Він відмічає, що зустріч з Іншим можлива тільки за умови відмови від прив'язання до своєї власної індивідуальності та прагнення до спільності з іншими людьми.
У своїй філософії Бубер розрізняє два види відносин до Іншого: "Я-Воно" і "Я-Ти". Перше відноситься до речей та предметів, які людина може використовувати на свій розсуд, а друге - до відносин з іншими людьми, які повинні базуватися на взаємному повазі та взаємодії. За Бубером, зустріч з Іншим має бути не просто взаємодією "Я" та "Ти", але створенням "між" - спільного простору, де зустріч з Іншим стає можливою. Таким чином, у першому випадку зустріч з Іншим має особистісний характер та відбувається на рівні взаємодії, а у другому - вона має об'єктний характер та відбувається на рівні сприйняття.
Основною суттю досліджень зустрічі з Іншим є пошук відповідей на питання про те, як забезпечити ефективну міжкультурну комунікацію та взаємодію з представниками інших культур. Основні причини виникнення необхідності у таких дослідженнях - це зростаюча міжкультурна взаємодія у світі та необхідність взаєморозуміння між різними культурами та народами.
Відомий філософ, який займався темою зустрічі з Іншим, це Еммануель Левінас. У своїй праці "Іншість та інші" [46] він розглядав зустріч з Іншим як етичну проблему, оскільки вона передбачає відповідальність за іншу людину та її благо. Левінас вважав, що зустріч з Іншим має бути передусім етичною та моральною, а не просто соціальною та політичною. Він звернув увагу на етичний аспект зустрічі з Іншим [46] і стверджував, що зустріч з Іншим є первинною етичною подією, яка покладає на нас моральну відповідальність. Левінас розумів зустріч з Іншим як зіткнення з чужим світом, який вимагає від нас відкритості, співчуття та уваги до потреб Іншого. Він акцентував увагу на безкорисливості відносин між людьми та відмові від влади над іншими. Це означає, що ми повинні враховувати Іншого як самостійну, унікальну особу, а не зводити її до категорії "іншого" або "не нашого". Левінас розробив поняття "етичної обов'язковості", яке відображається в тому, що ми завжди зобов'язані до Іншого, незалежно від того, чи він нам сподобався чи ні. Інша людина завжди є вищою за наші інтереси та потреби.
У філософії Жака Дерріда зустріч з іншим розглядається як важлива складова політики дружби та етики дарування [33]. Дерріда наголошує на тому, що зустріч з іншим ніколи не може бути повною, оскільки інший завжди перевищує нашу можливість його розуміти і осягнути. Він запропонував поняття "інший як Гість" (l'autre comme l'hôte), що означає, що ми маємо приймати іншого як гостя, який завжди залишається незнайомцем, і маємо бути готові дарувати йому наш час, увагу та інші ресурси. Дерріда також розглядав іншого як дар, який потрібно приймати без умов і зобов'язань повернути щось назад. Це означає, що зустріч з іншим не повинна бути залежна від обміну чимось матеріальним або моральним, а повинна базуватися на безумовному даруванні.
Ганс-Георг Ґадамер - німецький філософ, який присвятив значну увагу питанням міжкультурної комунікації та зустрічі з Іншим у своїй філософії. Центральним поняттям його філософії є "герменевтика", яка означає розуміння текстів та контекстів, у яких вони були створені. Ґадамер підкреслював, що розуміння завжди відбувається у контексті нашого життя, наших переконань та досвіду. У своїй праці "Правда та метод" [4] Ґадамер звернувся до питання міжкультурної комунікації та зазначив, що інтерпретація іншої культури потребує зустрічі з представниками цієї культури. Іншими словами, щоб зрозуміти іншу культуру, потрібно зустрітися з її представниками та взаємодіяти з ними. Він підкреслював, що зустріч з Іншим - це не просто пізнання, але й можливість збагачення та перетворення нашого розуміння світу. У цьому ж досліджені [4], Ґадамер вказував на те, що зустріч з Іншим є необхідною умовою для розвитку нашого розуміння світу та нашої культури. Він стверджував, що історичне розуміння можливе лише через зустріч з минулим, а це можливе лише через взаємодію з іншою культурою.
У своїй праці Ґадамер зазначив, що зустріч з Іншим передбачає взаємне визнання, що має суттєвий етичний аспект. Він підкреслював, що зустріч з Іншим не повинна бути обмежена лише нашими передбаченнями та стереотипами про нього, а повинна відбуватися у відкритому та співпрацюючому дусі. Таким чином, Ґадамер показав, що зустріч з Іншим не є просто актом пізнання, але й можливістю збагачення нашого життя та пізнання світу. Він наголошував на тому, що культурна різноманітність є не тільки фактом життя, але й багатством, яке може привнести нові ідеї та перспективи в наше життя.
Для Ґадамера зустріч з Іншим є моментом взаємодії між двома культурами, яка відбувається через діалог. Він підкреслював важливість відкритості та толерантності у цьому процесі. Діалог між культурами повинен ґрунтуватися на взаємному розумінні та повазі до іншої культури.
За думкою Ж.-П. Сартра, зустріч з Іншим завжди є конфліктною, це зіткнення різних екзистенцій. За Сартром, Інший завжди знаходиться в стані інтерсуб'єктивності, тобто він є індивідуальним суб'єктом, але водночас він також є об'єктом сприйняття інших людей. Інші люди можуть мати певні уявлення про нас, або ж ми можемо бути свідками того, як вони сприймають нашу поведінку та дії. Таким чином, наше існування онтологічно пов’язане з Іншим. Він відображає складну взаємодію між індивідуумом та оточуючим світом. Інший є часткою світу, яку ми не можемо повністю зрозуміти, проте взаємодія з ним може бути корисною для нашого розвитку та розуміння нашої спільноти, культури, домашнього світу. 
Як пише українська дослідниця М. В. Колінько, «відповідно до схеми загального культурного простору інакшість, чужість може належати домашньому світові, а може існувати за його межами» [43, с. 183]. Інакшість виникає, коли ми перетворюємо інших людей на абстрактні сутності, від яких ми можемо дистанціюватися або ставитися до них як до людей. Ми часто сприймаємо наші соціальні стосунки в термінах обмежених світів – ми належимо до своїх, «домашнього світу», інших відрізняємо як чужих, «зовнішнього світу». Ці групи розрізняються за такими ознаками: з ким ми себе ототожнюємо і проти кого ми себе ототожнюємо. Інші виникають, коли ми стикаємось із членами зовнішньої групи – людьми, з якими ми не ідентифікуємо себе – так, ніби вони менш важливі, ніж члени нашої внутрішньої групи.
Якщо людина виявляє присутність Іншого, вона стикається з іншістю самої себе, бачить себе ззовні, виходить за свої межі. «Це призводить до аналізу ключового, але недостатньо вивченого аспекту міжкультурної компетентності – розуміння наших власних суб’єктивних уявлень і культурних схильностей, які ми залучаємо до міжкультурних взаємодій, і те, як вони опосередковують наше почуття приналежності або відчуження. Укорінюючись у своєму новому життєвому світі, чужинець порівнює своє колишнє культурне оточення з нинішнім, форми діяльності і спілкування у старій групі і в новій, окреслює систему відліку і саме тоді усвідомлює себе чужим. Спільність або схожість ціннісних настанов в членів спільноти не заперечує особливостей індивідуальної поведінки» [43, с. 186]. Особливість суб’єктивного сприйняття світу, унікальність особистого досвіду і уявлень про світ веде до визнання іншості всередині нас самих. Гегель характеризував цей процес як становлення іншого як «свого іншого».
Включення Іншого у наш домашній обжитий простір окреслюється у такому схематичному малюнку: «культурна дистанція з Іншим, свобода його переміщення, транспарентність і інклюзивна пластичність суспільства, що приймає, рівень комунікативної компетентності і толерантності з обох сторін. Інший змінюється сам і змінює» [43, с. 189] нас. Віднаходження Іншого, його дослідження і прийняття, дозволяє людини не концентруватися лише на собі, а й звертати увагу на те, що відбувається поза її особистими межами, відкривати смислові горизонти.  Осягнення Іншого і правил комунікації з ним є сутнісним завданням нашого буття, оскільки саме таким чином відбувається створення світоглядної картини кожної людини, що в свою чергу будує інтерактивну реальність суспільства. Важливо бути відкритим та толерантним до різних культур та стиль комунікації, та бути готовим до взаєморозуміння та компромісів у процесі спілкування. Також корисно навчитися розуміти та приймати інші точки зору, які можуть відрізнятися від наших власних, та навчитися спілкуватися з людьми з інших культур в ефективний та поважний спосіб.
Філософське осягнення проблеми Іншого може бути корисним у побудові міжнаціональних та міжкультурних відносин. Кожна культура має свої унікальні традиції, звичаї та мову, які можуть бути незрозумілими для інших культур. Розуміння цих відмінностей та повага до них може сприяти покращенню взаємин між народами та культурами.
У сьогоденні також важливо розуміти "Іншого" у контексті глобалізації та міграції. Завдяки зростаючій мобільності та доступності до інформації, люди можуть бути зв'язані з людьми з інших країн та культур.  Розуміння та повага до різних способів життя, традицій та менталітетів може сприяти покращенню міжкультурного діалогу та співпраці. Подолання ізольованості та взаєморозуміння є ключовими факторами для створення гармонійного та рівноправного суспільства. Розуміння та повага до Іншого можуть допомогти у подоланні расизму, націоналізму, сексизму та інших форм дискримінації. Крім того, у світі, де глобалізація та культурний розмаїття стають все більш помітними, розуміння та повага до інших культур, мов та традицій стає надзвичайно важливим. Це може сприяти створенню сприятливого середовища для міжкультурного діалогу та співпраці.
Нарешті, концептуальне осмислення Іншого може сприяти розвитку особистості, оскільки воно дозволяє нам розширити свої горизонти, зрозуміти інші погляди та переживання та збагнути більш широке розуміння світу. Таким чином, розуміння та повага до Іншого є важливими складовими успішної соціальної та культурної інтеграції, а також розвитку індивідуальності та гармонійних міжособистісних відносин.
Екзистенціальний ракурс проблеми зустрічі з Іншим полягає в здатності людини до переосмислення своїх впевненостей та відкриття до нового, що може привести до збагачення її життя та зміцнення співіснування з Іншим. Інший оприявнює конструктивну цінність у оновленні та перспективі розвитку культурної спільноти. 


ВИСНОВКИ
Проведене наукове дослідження призвело до таких висновків.
Створення категоріального простору для розгляду проблеми Іншого в міжкультурній комунікації спирається на визначення понять «культура» і «комунікація». Культура розуміється у дослідженні як специфічний спосіб буття людей, який відображується у створенні матеріальних і духовних цінностей, відношенні людини до себе, до інших і до природи. Дослідницький ракурс взаємодій людей як зустрічі з іншими розкриває значення комунікації у міжкультурному просторі. Комунікацію визначено як процес інформаційної взаємодії, що продукує важливі життєві сенси, а наявність Іншого постає  необхідною умовою цього процесу. Таке визначення надає інструменти для осмислення міжкультурної комунікації як зустрічі екзистенцій, взаємодії між представниками різних культур і перспективи діалогу. Розуміння ідентичності як комплексної соціальної конструкції, що описує спосіб сприйняття людиною себе і свого місця в соціокультурному світі, дозволяє дослідити взаємодію з Іншим як багатовимірний простір ідентифікацій.
Для виявлення теоретико-методологічних засад дослідження проведено аналітичний огляд філософських і міждисциплінарних підходів до дослідження міжкультурної комунікації. Виокремлено дослідження міжкультурних інтеракцій Е. Холла, концепцію культурних відмінностей Ж. Хофстеде, теорію комунікативного дієлітизму Ю.  Габермаса, етнометодологію Е. Гофмана, постколоніальні дослідження Е. Саїда, Й. Гальтунга, етнокомунікативну концепцію Е. Бівена та ін. Систематизовано допоміжні методологічні підходи до аналізу міжкультурної комунікації: культурно-антропологічний,  соціологічний, лінгвістичний, етнографічний. Підкреслено значення цих наукових розвідок для практик формування толерантності, відкритого світогляду, сприяння взаєморозумінню між представниками різних культур та підвищенню культурної компетентності.
Багатовимірність проблеми Іншого призвела до створення теоретико-методологічного конструкта, де Інший постає в різних ракурсах: як чужий, як культурно Інший, як Інший у нашому домашньому світі, як Інший в мені самому.
Розглянуто зустріч з Іншим як екзистенціальну проблему людини в просторі міжкультурної комунікації. Осягнення Іншого і правил комунікації з ним є сутнісним завданням нашого буття, оскільки саме таким чином відбувається створення світоглядної картини кожної людини, що в свою чергу будує інтерактивну реальність суспільства.
Проаналізовано історико-філософські розвідки проблеми Іншого. Обґрунтовано теоретико-методологічну цінність концепцій Іншого в роботах М. Бубера, Г.-Г. Гадамера, А. Камю, Ж.-П Сартра, К. Ясперса. Проаналізовано позицію Сартра про те, що Інший втручається у наш індивідуальний світ і може поставити нашу свободу під загрозу. Взаємодія з Іншим може стати викликом для нашої ідентичності, руйнувати усталені уявлення про світ, соціальні норми і комунікативні правила, ми можемо бути охоплені страхом втратити нашу свободу. З іншого боку, показано, що Сартр вважав взаємодію з Іншим джерелом розвитку нашої свободи. Він зазначав, що через взаємодію з Іншим ми можемо зрозуміти себе краще та розширити наші можливості. Взаємодія з Іншим може допомогти нам збагнути нашу власну сутність та виявити наші індивідуальні можливості.
Визначено, що образ Іншого в екзистенціальній філософії осмислюється скрізь  проблематику відносин «Я та Інший», він утворюється внаслідок зосередженості людської особистості на собі, власній екзистенції, самості та недоступності розуміння внутрішнього світу інших людей. Різноманітність культурних форм та соціальних конструкцій, національних смислів та глобальних перспектив дозволяє зрозуміти, що ми живемо у постійній перспективі Іншого, Інший не тільки може існувати, а й має право на інакшість.
Головною метою екзистенціальної комунікації є розуміння власної екзистенції та її меж. Зустріч з Іншим – це вічне випробовування і побудова діалогу. Екзистенціальна філософія дарує нам розуміння Іншого як можливості. Можливості розуміння себе і створення діалогу. Ми звертаємось до Іншого у пошуку себе, у пізнанні свого світу,  у конструюванні свого горизонту.          

 



СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1. Beck, U. Risk Society: Towards a New Modernity. Sage Publications. 1992. 272 p.
2. Bivens, J. Communication and the Other: Beyond Deliberative Democracy. In J. P. Sterba (Ed.), Ethics and Public Policy: A Philosophical Inquiry (pp. 211-236). Malden, MA: Blackwell Publishing. 2004. 208 p.
3. Davis H. Understanding Stuart Hall. London; Thousand Oaks: SAGE Publications, 2004. 222 p.
4. Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. Continuum, 2004. 640 p.
5. Galtung, J. A Structural Theory of Imperialism. Journal of Peace Research. Vol. 8(2), 1971.  P. 81-117.
6. Gerbner, G. The Cultural Industries: Providing Knowledge and Entertainment. Transaction Publishers. 1995. 34 p.
7. Goffman, E. Communication Conduct in an Island Community (PhD). University of Chicago. 1953. 226 p.
8. Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. (Bd. 1: Handlungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung; Bd. 2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft.) Frankfurt am Main, 1981. 1216 p.
9. Hall Е. The Silent Language. New York: Doubleday, 1959. 224 p.
10. Hall Е. The Hidden Dimension. New York: Doubleday, 1966. 256 p.
11. Hall, S. King A. D.  The Local and the Global: Globalization and Ethnicity. Culture, Globalization and the World-System, Macmillan. 1997. 200 p.
12. Herbert Gans. Sociology in America. 1988. 336 p.
13. Higgins, C., & Norton, B. Language and HIV/AIDS. Bristol: Multilingual Matters. 2010. 280 p.
14. Hofstede G. Culture 's Consequences: comparing values, behaviors, institutions, and organizations across nations. 2 ed. L .: Sage, 2001. 620 p.
15. Huffington, A. The Third Machine: Technology, Life, and Future. W. W. Norton & Company. 2017. 352 p.
16. Jaspers K. Philosophie. Bd. 2. Berlin, 1932.  456 p.
17. McLuhan, M. Understanding Media: The Extensions of Man. Routledge. 1964. 400 p.
18. Moscovici S. The phenomenon of social representations. Social Science Information, 1984. P. 273-295.
19. Nye, J. S. Soft Power: The Means to Success in World Politics. Public Affairs. 2004. 208 p. 
20. Ritzer G. Enchanting a Disenchanted World: Continuity and Change in the Cathedralsof Consumption. LA; L .: SAGE 2010. 272 p.
21. Ritzer G. The Globalization of Nothing. SAIS Review vol. XXIII no. 2 Summer–Fall, 2003. P. 189-200. 
22. Rogers, E. M. Diffusion of Innovations. Free Press. 1962. 576 p.
23. Said E. W. Оrientalism. Pantheon.1978. 432 p.
24. Sartre, Jean-Paul. Existentialism Is a Humanism (L'existentialisme est un humanisme). Methuen, 2007.  108 p.
25. Schelling F. System der Gesamten Philosophie und der Naturphilosophie Insbesondere: (Aus Dem Handschriftlichen Nachlass). CreateSpace Independent Publishing Platform, 2017CreateSpace Independent Publishing Platform, 2017. 324 p.
26. Августин Св. Сповідь / Пер. з латини. К.: Основи, 1996. 319 с.
27. Аліґ'єрі Данте. Божественна комедія (Пекло). Переклад з італійської: Максим Стріха. Львів: Астролябія. 2013. 352 с.
28. Арістотель. Етика Нікомаха. К.: Аквілон-Плюс, 2002. 480 с.
29. Бубер Мартин. Я і ти. Шлях людини за хасидським вченням / Пер. з нім. Київ: Дух і літера, 2012. 272с.
30. Гегель Георг. Феноменологія духу. Видавництво Соломії Павличко «Основи», 2004. 548 с.
31. Декарт Р. Метафізичні розмисли. Пер. з франц. Зої Борисюк. Київ: Юніверс, 2000. С. 21-298.
32. Євдокімова-Лисогор Л. А. Основи міжкультурного діалогу : навч. посіб. Харків : Видавництво Іванченка І. С., 2017. 72 с.
33. Єрмоленко В. Дерріда, або Повернення. Далекі близькі. Есеї з філософії та літератури. Львів: Видавництво Старого Лева, 2017. С. 227–246.
34. Єрмоленко В. Руссо, або Страх близькості. Далекі близькі. Есеї з філософії та літератури. Львів: Видавництво Старого Лева, 2017. С. 13–32.
35. Кант І. Критика практичного розуму. Переклад з німецької : Ігор Бурковський. Київ: Юніверс, 2004. 240 с.
36. Кант І. Критика чистого розуму. Переклад з німецької Ігоря Бурковського. Київ: Юніверс, 2000. 504 с.
37. Камю А. Вибрані твори. Іл. худ. В. К. Александрова. Київ, Видавництво художньої літератури «Дніпро», 1991. 655 с.
38. Камю А. Міф про Сізіфа. LE MYTHE DE SISYPHE. Есе / Альбер Камю; [пер. з фр. Олег Жупанський]. «Портфель». 2015. 105 с.
39. Камю А. Том 1. Проза. Упоряд. О. Жупанський; Худож. О. Пустоварова, М. Квітка. Харків, Фоліо, 1996. 446 с.
40. Камю, А. Сторонній. Чума. Падіння. Роман і повісті. Вигнання і царство. Оповідання. Пер. з фр. Вибрані твори. К.: «Дніпро», 1989. 230 с.
41. Карнегі Д. Як виробити впевненість у собі і впливати на людей, виступаючи публічно : пер. з англ. Рибінськ : ВАТ "Рибінський Будинок друку", 2007. 205 с.
42. К'єркегор С. Страх і тремтіння.  1843. 154с.
43. Колінько М. В. Міжкультурна комунікація: топологічний вимір: монографія. Вінниця: ТОВ «ТВОРИ», 2019. 344 с.
44. Колінько М. В., Чубко Н. Екзистенціальний концепт «зустрічі з Іншим» у сучасному філософському дискурсі // Філософія в сучасному науковому та соціально-політичному дискурсах : Матеріали доповідей та виступів ІІІ всеукраїнської науково-практичної конференції з міжнародною участю 17 листопада 2022 р. Вінниця.
45. Кухта І. В. Формування іншомовної комунікативної культури майбутніх фахівців туристичної сфери : дис. канд. пед. наук : 13.00.04.  Ужгород, 2011. 446 с.
46. Лютий Т. В. Інший і Чужий у структурі людського Я (М. Бубер, Е. Левінас, Ю. Кристева). Наукові записки НаУКМА. Філософія та релігієзнавство. 2018. Т. 1. С. 20-28.
47. Манакін В. М. Мова і міжкультурна комунікація. Видавництво: «Академія», 2012 р. 288 с.
48.Ніцше Ф.. Повне зібрання творів. Том 1. Народження трагедії. Невчасні міркування I-IV; Твори спадку 1870-1873. Переклад з нім. К. Котюк та О. Фешовець. Львів: Астролябія, 2004. 769 с.
49. Ніцше Ф. Так мовив Заратустра: Книга для всіх і для нікого. Переклад з німецької Лесь Гринюк. Коломия: Галицька накладня Якова Оренштайна, 1910. 516 с.
50. Платон. Діалоги : пер. з давн.-гр. Йосип Кобів, Уляна Головач, Дзвенислава Коваль, Тарас Лучук, Юрій Мушак; передм. Володимира Кондзьолки. 2-ге вид. К. : Основи, 1999. 395 с. 
51. Сартр Ж-П. Буття і ніщо: нарис феноменологічної онтології.  / Пер. з французької Віталій Лях, Петро Таращук. К.: Вид-во Соломії Павличко «Основи», 2001. 855 с.
52. Св. Тома Аквінський. Компендіум теології. Інститут св. Томи Аквінського. Київ., 2011. 24с.
53. Ситниченко Л. Першоджерела комунікативної філософії. К.: Либідь, 1996. С. 132–148.
54. Терещенко М. Сузір'я французької поезії. Т. 1.  2014. 403 с. URL: https://chtyvo.org.ua/authors/Tereschenko_Mykola/Suziria_frantsuzkoi_poezii_Tom_1/
55. Чубко Н. Конструктивна цінність концепту Іншого в комунікації // Матеріали VІ Всеукраїнської студентської науково-практичної конференції «Проблеми соціально-гуманітарних наук: перспективи та виклики». 7 квітня 2023 р. Миколаїв: Національний університет кораблебудування імені адмірала Макарова, 2023. С. 132-134.
56. Чубко Н. Обґрунтування ролі Іншого у «внутрішньому» і «зовнішньому» соціокультурному просторі // Київські філософські студії-2023 : Матеріали VІ Всеукраїнської наукової конференції (м. Київ, 19 травня 2023 р.) : тези доповідей / за заг. ред. проф. Р.О. Додонова. – Київ: Київський університет імені Бориса Грінченка, 2023. С. 201-203.

