21

КИЇВСЬКИЙ УНІВЕРСИТЕТ ІМЕНІ БОРИСА ГРІНЧЕНКА
ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКИЙ ФАКУЛЬТЕТ
КАФЕДРА ФІЛОСОФІЇ



РЕЛІГІЙНИЙ ЧИННИК ПОЛІТИЧНОГО КОНФЛІКТУ В ПІВНІЧНІЙ ІРЛАНДІЇ
БАКАЛАВРСЬКА РОБОТА
з напряму підготовки – 6.02031 «Філософія»

Виконав:
Василенко Євгеній Юрійович
студент ІV курсу
групи ФІЛОСб-1-17

Науковий керівник:
доктор філософських наук, професор
Тур Микола Григорович

Допущено до захисту:                                                Робота захищена:  
[bookmark: _Hlk64760372]Завідувач кафедри ________                                       «_____»____________2021 р.  
Протокол засідання кафедри № 
«_____»____________2021 р.                                             оцінкою «_____________»
«_____»____________2019 р.     оцінкою «_____________» 





Київ – 2021

ЗМІСТ
ВСТУП 
РОЗДІЛ 1. СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКІ ТА МЕТОДОЛОГІЧНІ ЗАСАДИ ДОСЛІДЖЕННЯ РЕЛІГІЙНОГО КОНФЛІКТУ.
1.1 Поняття та сутність релігійного конфлікту.
[bookmark: _Hlk74227778]1.2 Вплив релігійного чинника на перебіг політичного конфлікту.
[bookmark: _Hlk74227812]РОЗДІЛ 2.  СОЦІАЛЬНО-ІСТОРИЧНІ  ТА РЕЛІГІЙНІ ПЕРЕДУМОВИ ПОЛІТИЧНОГО ПРОТИСТОЯННЯ В ПІВНІЧНІЙ ІРЛАНДІЇ.
[bookmark: _Hlk74227862]2.1 Особливості впливу католицько-протестантського конфлікту на політичну ситуацію Північній Ірландії.
[bookmark: _Hlk74227922]2.2 Політична радикалізація релігійного конфлікту в ХХ столітті.
[bookmark: _Hlk74227970]РОЗДІЛ 3. ОСНОВНІ ШЛЯХИ УЛАГОДЖЕННЯ РЕЛІГІЙНО-ПОЛІТИЧНОГО КОНФЛІКТУ В СУЧАСНИХ УМОВАХ.
3.1 Прорив у 21 столітті як фактор впливу на конфліктність британсько-ірландських відносин.
[bookmark: _Hlk74228002]3.2 Brexit - початок нового шляху розв’язанння релігійно-політичного конфлікту в Північній Ірландії
ВИСНОВКИ     
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ










ВCТУП
Актуальність теми дослідження. В наш час існує багато релігій і релігійних вірувань. Протягом багатьох років релігія залишалася невід'ємною частиною життя суспільства. Роль релігійного чинника зростає на фоні духовних орієнтирів та точок опору у мінливому світі. Це пов’язано з тим, що релігія –  являється одним із найважливішим соціальним інститутом, який включає в себе систему соціальних норм, правових норм, норм моралі, звичаїв, норм культури та естетики. Релігія одночасно має можливість зняття конфліктних ситуацій, гармонізації міжнаціональних відносин, послаблення психологічної напруженості в періоди соціальних загострень, стабілізації суспільно-політичної ситуації в країні тощо. Це доводить, що в суспільно-політичному житті релігія ніколи не виступає в так званому «чистому вигляді». Релігія глибоко інтегрована в сфери суспільного життя, вона зустрічається в освіті, побуті, культурі та політиці. Конфлікти, що виникають на релігійному підґрунті, неминуче впливають на характер соціальних, політичних, міжнаціональних та економічних відносин. 
Релігійний конфлікт дуже складний і багатогранний, який включає в себе наявність зовнішніх і внутрішніх факторів, які впливають на конфесійні і міжконфесійні відносини.
Конфлікт у Північній Ірландії відрізняється своєю складністю і специфікою. Він являє собою багатовіковий конфлікт інтересів двох близьких етноконфесійних груп: католицької і протестантської, які прожили пліч-о-пліч не одне століття. Ці протиріччя носять соціально - політичний, економічний і, нарешті, ментальний характер, але поділ на протиборчі групи – громади, йде саме за релігійною ознакою. Тісне переплетення релігійних протиріч з політичними та етнічними процесами становить одну з головних особливостей північноірландського конфлікту. 
	Теоретико-методологічну основу дослідження становлять наукові роботи, теоретичні напрацювання вчених щодо теорії людських потреб (зокрема, розглянуто працю щодо потреб людини за Дж. Бертоном, наведено ієрархію потреб людини за А.Маслоу, встановлено взаємозв’язок між потребами та політичною системою завдяки науковим працям Д. Істона, наведено пояснення В. Морогіна, Т.Саніної, І. Данилюка ідентичності як потреби), теорії етнічних та релігійних конфліктів (використано наукові напрацювання Ф. Каселлі, К Рупезінге, Дж.Естебана, П. Ньюмана), концепції територіальності (пояснено на основі робіт дослідників територіальності Дж. Васкеса, П. Хута, Д. Картера, П. Сенеси, Д.Ньюмана, Д. Міллера, Д. Джонсона) та політичних конфліктів (пояснення базуються на роботах П. Сенеси, Д. Сандоле, Дж. Беу, М. Бассіоуні, Дж.Монтвіля, Б. О’Лірі, Дж. Макевой, П. Норріс, М. Гордієнко, І. Баркалової, Беренди, К. Хайвард).
Мета і завдання дослідження. Метою бакалаврського дослідження є розкриття особливостей впливу католицько-протестантської суперечки на розбурхання політичних протистоянь в Північній Ірландії.
Поставлена мета зумовила вирішення наступних дослідницьких завдань: 
· проаналізувати основні підходи в соціально-філософському і релігіознавчому дискурсі щодо розуміння сутності політичного конфлікту;
· розкрити специфіку впливу конфесійних суперечок на політичну ситуацію в країні;
· дослідити соціально-історичні  та релігійні передумови виникнення політичного протистояння в Північній Ірландії;
· виявити особливості впливу суперечностей між католиками і протестантами на розбурхання політичного конфлікту в Північній Ірландії;
· відстежити причини та напрямки радикалізації політично-релігійного конфлікту в Північній Іраландії в ХХ столітті;
· визначити основні напрями потенційного розв’язання політично-релігійного конфлікту в Північній Ірландії в сучасних умовах.
Об’єкт дослідження: політично-релігійний конфлікт.
[bookmark: _Hlk69588037]Предмет дослідження: особливості впливу католицько-протестантської суперечки на виникнення та перебіг політичних протистоянь в Північній Ірландії.
Методи дослідження обумовлені специфікою мети й предмету дослідження та поставленими дослідницькими завданнями. Теоретико-методологічна частина дослідження спирається на комплекс філософських, загальнонаукових і спеціальних методів, що уможливило розкрити сутність політичного конфлікту та вплив релігійного чинника на його перебіг. Окрім того в дослідженні були застосовані діалектичний, герменевтичний, історико-генетичний методи опрацювання матеріалу.
Теоретичне значення бакалаврського дослідження полягає у тому, що воно дає можливості для більш чіткого розуміння сутності політичного конфлікту в Північній Ірландії загалом та особливостей впливу на його перебіг релігійного чинника.
Практичне значення бакалаврського дослідження бачиться в тому, що основні положення її, здобуті висновки та узагальнення можуть бути використані в навчальному процесі при підготовці спецкурсів з і сторії релігії та політології.
Структура роботи. Кваліфікаційна бакалаврська робота складається зі вступу, трьох розділів (6 підрозділів), висновків та списку використаних джерел. Обсяг роботи становить 62 сторінки тексту. Список використаних джерел налічує 50 найменувань.





РОЗДІЛ 1.  СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКІ ТА МЕТОДОЛОГІЧНІ ЗАСАДИ ДОСЛІДЖЕННЯ РЕЛІГІЙНОГО КОНФЛІКТУ
1.1 Поняття та сутність релігійного конфлікту
Протягом тисячоліть релігія безпосередньо впливала на світогляд і поведінку людей. У всіх людських суспільствах присутність релігії проявлялося в самих різних формах і проявах. Сліди релігійних символів і ритуалів виявляються археологами в похованнях древніх людей, що жили задовго до появи писемності. І в більш пізні часи релігія продовжувала залишатися центральною частиною життя суспільства, визначаючи реакцію людей на навколишню дійсність, закріплюючи соціальне становище людини в суспільстві. Релігійні уявлення часто з'єднувалися з матеріальної і естетичної культурою - музикою, живописом або різьбленням, танцем, міфами і казками, створюючи тим самим унікальність тієї чи іншої цивілізації.
Підходячи до вивчення такого явища, як релігія з позицій теорії структурного функціоналізму, Т. Парсонс визначив релігію як людський феномен, який об'єднує культурну, соціальну і особистісну системи в осмислене ціле [21].
У процесі життєдіяльності люди вступають в активні економічні, політичні та інші відносини, в основі яких може перебувати релігійна складова, але, як показує Н.І. Яблоков, подібні зв'язку за своїм змістом не будуть бути релігійними [42].
Релігійні відносини – це відносини в духовній сфері суспільства, що складаються відповідно до релігійної свідомості і реалізовуються за допомогою релігійної діяльності. Вони можуть мати різний характер - солідарності, терпимості і нейтралітету, конкуренції, конфлікту і боротьби, нерідко з сильним релігійним фанатизмом. Але навіть при «мирне співіснування» двох або більше релігій або напрямів усередині однієї релігії, як правило, є уявлення про перевагу «свого» об'єднання, напрямки, релігії.
До сьогоднішнього дня релігія залишається глибоко інтегрованої в багато сфер суспільного життя - культуру, освіту, побут, політику. Тому соціальні конфлікти, що пронизують різні сфери суспільного життя, знаходять відображення в релігії, і, навпаки, конфліктогенні процеси, що виникли на релігійному грунті, розростаючись і посилюючись, неминуче впливають на характер соціальних відносин, в першу чергу політичних, економічних, міжнаціональних.
Релігійний конфлікт – різновид соціального конфлікту, де все його структурні складові (об'єкт, сторони або їх спонукальні сили, мотиви, інтереси, цілі і цінності) мають релігійну основу. Тому під релігійним конфліктом зазвичай розуміють протистояння представників різних віросповідань або протиборство в середині однієї релігії, в основі якого лежить нетерпимість до інакомислення.
Специфіка релігійних конфліктів полягає в тому, що вони зачіпають духовне життя людей, внутрішній світ віруючих, пов'язаний з іншим, божественним світом.
На початковому етапі релігійний конфлікт реалізується в тематичних диспутах. В умовах соціально-політичного та соціально-економічного взаємодії релігійний конфлікт набуває форму ідеологічної чи політичної конкуренції.
У сучасному світі релігійні конфлікти є об'єктом вивчення цілого ряду міждисциплінарних дисциплін, а саме: філософії, психології, феноменології, соціології, історії і релігієзнавства. Кожна з цих галузей знань розглядає релігійний конфлікт під своїм кутом, використовуючи власні методи вивчення цього явища.
Філософія релігії розглядає релігійний конфлікт з точки зору аналізу релігійних ідей і уявлень, доказів буття Бога.
Психологія релігії досліджує виникнення, розвиток і функціонування релігійних потреб, почуттів, настроїв, традицій і т.п., в тому числі їх конфліктологічну спрямованість індивідуального, групового і громадського релігійного комплексу.
Феноменологія релігії прагне виявити сутність релігійних феноменів, в тому числі досвід релігійного конфлікту проявляється в міфах, обрядах і ритуалах різних народів.
Соціологія релігії вивчає релігію як суспільну підсистему, її місце функції і роль в суспільній системі та її вплив на інші елементи цієї системи.
Предметом історії релігії є закономірності виникнення, розвитку і функціонування релігії, її різноманітні феномени, взаємозв'язок і взаємовплив релігії і суспільства. Історія релігії сьогодні є основною частиною такої комплексної та самостійної області наукових досліджень, як релігієзнавство.
За ступенем поширеності релігії зазвичай виділяють племінні (тотемізм, магія, фетишизм, шаманізм), локальні (іудаїзм, індуїзм, синтоїзм, даосизм, сикхізм, конфуціанство) і світові (буддизм, християнство, іслам) релігії. За ступенем розвиненості культу, включаючи богів і обожнюємо феноменів, прийнято виділяти примітивні (тотемізм, магія, фетишизм, анімізм, культ предків і шаманізм); поліестетичні (індуїзм, синтоїзм, дохристиянські релігії древніх греків, римлян, германців і слов'ян); дуалістичні (зороастризм); проміжні (даосизм, конфуціанство); монотеїстичні (іудаїзм, християнство і іслам) релігії.
Завдяки історичної спадкоємності деякі елементи первісних і язичницьких релігій збереглися до сьогоднішнього дня. У ситуаціях небезпеки забобони, подібні тотемизму і анімізму отримують достатнього поширення. Слово «Тотем» виникло у індіанських племен Північної Америки, де широко вживалося для позначення різновидів тварин і рослин, яким приписувалася надприродна сила. Серед емблем сучасних спортивних команд, політичних і громадських організацій звичними є символи, аналогічні тотемним
Багато людей, зайняті в професії, пов'язаних з ризиком, де випадкові чинники можуть істотно вплинути на результати їх діяльності, наприклад, шахтарі, рибалки, спортивні гравці і навіть деякі студенти під час сесії, беруть з собою талісмани - певні предмети, «приносять удачу», які також є тотемним символами.
Анімізм – система вірувань, згідно з якою світ населений духами і примарами. Прихильники анімізму переконані, що всі живі істоти і неживі предмети наділені душею і здійснюють навмисні вчинки. Анімістичні вірування органічно впліталися в багато, більш пізні вірування. З витоків анімізму йде твердження про існування потойбічного світу. В кінці XIX ст. широке поширення в країнах Європи і Америки отримали спіритичні сеанси, суттю яких було спілкування з душами померлих людей. У сучасному світі анімістичні погляди втілені в ідеях езотеричного вчення.
Язичництво, вплетене в живу тканину народу, виявилося живучим і в локальних, і в світових релігіях: «всяке релігійне новоутворення – це синкретизм нових і старих елементів »[3].
Говорячи про світові релігії - буддизм, християнство та іслам, слід підкреслити, що їх виникнення справило значний вплив на історію всього людства. З одного боку, всі світові релігії носять наднаціональний характер, звертаючись до всіх людей без урахування класових і соціальних відмінностей. З іншого – кожна світова релігія стала передумовою зміцнення етнічної ідентичності.
Не можна не відзначити зв'язок між виникненням всіх світових релігій і великими історичними подіями і процесами, що торкнулися багато тисячі людей і змінили їх долю.
Протягом історії на міжнародні відносини впливали не тільки династичний принцип, національний інтерес і пов'язані з ним амбіції держави, але також і релігійний фактор. Всесвітня історія сповнена прикладів співпраці держав і суспільств за релігійною ознакою, подій, конфліктів і воєн на релігійному грунті, які розглядаються деякими дослідниками як історичної закономірності, яка проявляється у багатьох державах, метою якої є модернізація суспільства і держави і секуляризація.
Конфесійний принцип в системі міжнародних відносин особливо відбився в історії Європи, яка тісно пов'язана з історією християнства.
Аж до XI століття на основі християнства європейські народи прагнули до створення єдиного загального держави, проте розкол християнства привів до багаторазовим зіткнень між католиками і православними в наступні століття. В Європі Папа Римський, як глава католицької церкви, відігравав велику роль не тільки в конфесійних питаннях, але також і в політиці. Крім розбіжностей між католиками і православними, виник також конфлікт між християнами і мусульманами. Ініціатором війни проти «невірних» можна назвати католицьку церкву, яка перша організувала неодноразові хрестові походи і реконкісту. Були створені спеціальні духовно-лицарські ордени, які брали участь ввитісненні мусульман, євреїв, язичників і інших «невірних». Ці ордени  грали також роль самостійних міжнародних акторів, співпрацюючи з іншими державами в різних сферах діяльності. Так, наприклад, вони зіграли важливе значення в історії держав в Європі і формуванні їх зовнішньополітичного курсу, а також в покатоличення європейський держав.
Деякі ордени, створені в середньовіччі, продовжують свою діяльність і в наші дні в Європі і на Близькому Сході з метою поширення католицизму. Серед них можна відзначити найбільш відомий Мальтійський Орден, який в даний час складається в деяких державах, має дипломатичні відносини з більшістю держав і навіть розглядається як окрема суверенна держава. Так, перші великі релігійні конфлікти були між християнином і мусульманами.
Одним з яскравих подій в історії християнства є Реформація, що почалася в XVI столітті, і результатом якої стала поява нової гілки в християнстві - протестантства, яка згодом привела до нового етапу в історії Європи - релігійних воєн між протестантами і католиками.
Протестантство в основному поширилося в північних країнах Європи, що призвело до конфліктів на релігійному грунті з південними державамиЄвропи,   на релігійному грунті створювалися союзи держав для веденнявійни. Іспанія,  яка зберегла католицтво в своїй державі, вела боротьбу з протестантами з Англії і Франції, що в підсумку здобула ворогів в їх особі в наступні роки і тим самим втратила свою колишню міць і домінування в Європі. У XVI столітті у Франції релігійні суперечності обернулися кровопролитними війнами між католиками і протестантами, які також у Франції називалися гугенотами. Причиною цих воєн стали гоніння і  переслідування гугенотів на території Франції. Таким чином, поява нового християнського спрямування - протестантизму, призвело до конфліктів з католиками, що відсунуло війни з мусульманами на другий план.
Завдяки Аугсбургському світу 1555 р князі Священної Римської імперії отримали право вибирати релігію на своїй території, що призвело до релігійного поділу в Європі і послужило причиною Тридцятилітній війні, яка стала одним з великих зіткнень між католиками і протестантами. Згодом ця війна фактично поклала кінець релігійному фактору в міжнародних відносинах в Європі, так як потім багато держав у зовнішньополітичних зносинах почали ставити в пріоритет не релігійний фактор, а національний інтерес.
Що стосується релігійного фактора на Сході, то тут значну роль зіграв іслам. Протягом історії аж до XX століття державою, представляє іслам на міжнародній арені, була Османська імперія.
Османська імперія поширила і укоренила мусульманську релігію в Азії і на Близькому Сході. Що стосується буддизму, то ця релігія влаштувалася в Східній і Південно-Східній Азії, які довгий час перебували під протекторатом європейських колонізаторів або ж перебували в «закритому стані »від зовнішнього світу. Отже, вираженим характером на Сході володів іслам.
Також протягом історії можна виявити такий напрямок зовнішньополітичної діяльності багатьох держав, як захист «своєї релігії» і релігійних меншин в іноземних державах. Так, наприклад, в двосторонніх договорах між Росією і Туреччиною, між Росією і Китаєм неодноразово вказувалися пункти, присвячені захисту християн в цих державах. При утиски і гоніння на релігійні меншини держави втручалися у внутрішні справи іноземної держави і вступали у військові дії проти нього з метою захисту інтересів цих релігійних меншин. Сьогодні ми також можемо стати свідками таких ситуацій в сучасному світі, так, наприклад, в сунітської Саудівської Аравії порушуються деякі права і свободи шиїтів, що є напруженим питанням у відносинах Саудівської Аравії і Ірану. Таким чином, багато держав прагнуть захищати прихильників «своєї» релігії в іноземних державах з метою збереження впливу на них, створення сприятливої громадської думки з боку цих релігійних меншин і поширення своєї віри.
Однією із значних подій на Сході початку XX століття вважається революція Ататюрка в Туреччині. Мустафа Кемаль Ататюрк провів ряд реформ в державі у всіх областях діяльності, тим самим зробивши Туреччину споконвічно мусульманською державою в новостворену світську державу, орієнтовану на Захід. Реформи призвели до повної зміни спектра життя суспільства, де релігійний фактор перестав надавати колишній вплив на внутрішні процеси держави. Однією з причин революції вважається асоціювання Туреччини з Османською імперією, яка довгий час була осередком зберігання та поширення ісламу, і при цьому розглядалася недружньою державою Заходу. Так, Кемаль Ататюрк прагнув розширити зв'язки та співпрацю з європейськими державами, показуючи їм політичну рішучість і відступ від традиційної політики Османської імперії. Незважаючи на світськість держави в наш час, більшість населення Туреччини як і раніше сповідують іслам і живуть згідно шаріату і дотримуються старих традицій. Однак, ця революція стала знаковою подією в історії Туреччини і в історії міжнародних відносин.
Звільнення від колоніальної залежності та автономія дій прийшла до влади керівництва привели нових незалежних держав не тільки до політичних суперечностей, а й до загострення багаторічних міжконфесійних та міжетнічних розбіжностей, які придушувалися століттями, тому сьогодні багато дослідників говорять про відродження релігії в міжнародних відносинах.
XX століття можна назвати століттям воєн та конфліктів, в якому велику частину займають релігійні конфлікти. Одним з гострих конфліктів минулого століття, є індо-пакистанський конфлікт.
Історія Індії тісно пов'язана з мусульманською релігією, так як ще в XXII ст. північну частину Індії зайняли тюрки-мусульмани і контролювали більшу частину Індії, поширюючи іслам по всьому регіону. Так можна пояснити сьогоднішнє переважання прихильників мусульманської релігії на півночі Індії, зокрема в районі Кашміру і Джамму. Перебуваючи на одній території Британської Індії під заступництвом Великобританії, мусульмани та індуси не стикалися в міжрелігійні конфлікти аж до розділу Британської Індії за релігійним принципом на Індію і Пакистан (Східний і Західний). Тут не держава визначала релігію на своїй території, а релігія визначила якого державі приєднатися. Розподіл Індії на дві незалежні держави призвів до масового переселення з релігійною ознакою: мусульмани мігрували в Пакистан, індуси – в Індію, і супроводжувався зіткненнями між ними. Так, Пакистан і Індія є державами, які були утворені в результаті релігійного поділу суспільства.
У цьому конфлікті можна відзначити роль лідера і його віросповідання в тому, як він може вплинути на хід історичних подій. Будучи індусом, Харі Сінгх вирішив приєднати Кашмір і Джамму, де переважне число займали мусульмани, до території Індії, що викликало обурення Пакистану і призвело до військових дій. Конфлікт тричі переростав в індопакістанскіе війни, які не увінчалися успіхом жодної зі сторін і не спричинили за собою мирного вирішення питання. Підсумками війн стали неформальне поділ Кашміру і Джамму між Пакистаном і Індією, а також утворення нової незалежної держави на території Східного Пакистану - Бангладеш.
Індо-пакистанський конфлікт мав міжнародну значимість, незважаючи на те, що спочатку в даному конфлікті не брали участь інші держави. Цей конфлікт також був втягнутий в холодну війну, незважаючи на військову і фінансову допомогу з боку США і СРСР обом державам.
До того ж, Індія і Пакистан відносили себе до третьої сторони біполярної системи – міжнародної організації «Рух неприєднання», і зобов'язалися не приєднуватися до жодних військових блоків, хоча брали іноземну допомогу у війнах проти один одного. На жаль, роль ООН у індо-пакистанському конфлікті не значна, так як вона полягала лише у тимчасове припинення вогню між сторонами, але не в повному врегулюванні конфлікту. Отже, індо-пакистанський конфлікт залишався в периферії основних дій великих держав і міжнародних акторів.
Політична обстановка в Пакистані весь цей час зберігалася нестабільною. Іслам є державною релігією Пакистану, проте при цьому відбуваються постійні сутички між представниками ісламських напрямків. Додатково посилюють внутрішнє і зовнішньополітичне становище в країні терористичні організації та угруповання, які час від часу здійснюють напади на сусідні держави, в тому числі на Індію, тим самим погіршуючи відносини Пакистану з цими країнами. Серйозну загрозу не тільки в Пакистані, а й в регіоні в цілому також являє ісламістський рух Талібан, яке влаштувалася на пакистанській території, що межує з Афганістаном, - Вазиристан. Так, акцент політики Пакистану перенісся з Індії в Вазиристан.
Таким чином, відносини між Індією і Пакистаном мають нестабільний характер від підписання спільних угод до розгортання військових дій. До цього дня тривають сутички на кордони між державами, незважаючи на неодноразові спроби  проведення переговорів з метою мирного врегулювання конфлікту і нормалізації відносин між державами. Сьогодні цей конфлікт посилюється загрозою для всієї світової спільноти, так як обидві держави володіють ядерною зброєю і, при цьому, не є учасниками міжнародного договору про нерозповсюдження ядерної зброї.
Одним з гучних подій 2015 року стало включення Індії і Пакистану в Шанхайську Організацію Співпраці (ШОС). Багато аналітиків вважають, що участь в одній організації дозволить Індії та Пакистану налагодити діалог і подальші двосторонні відносини. Однак, на наш погляд, малоймовірно, що відносини між цими державами зміняться в кращу сторону, так як Індія і Пакистан вже складаються в одних організаціях, наприклад, таких як Південно-Азіатська асоціація регіонального співробітництва (СААРК), але ніяких змін у відносинах не спостерігалося, і тільки, навпаки, ускладнюють роботу організації і прийняття спільних рішень. З іншого боку, потепління відносин можливо, але тут вже зіграють свою роль Росія і Китай, які можуть натиснути на Індію і Пакистан відповідно.
Індо-пакистанський конфлікт можна назвати наслідком безвідповідальною і непродуманої політики Великобританії щодо його мандатів, що призвело не тільки до даного конфлікту, але також і до арабоізраільскому. Арабо-ізраїльський конфлікт почав вимальовуватися ще на початку XX століття, коли почали проявлятися сіоністські настрої євреїв з метою створення своєї держави на території Палестини, що також було схвалено великими державами і підтримано Великобританією в декларації Бальфура.
Однак Великобританія обіцяла, в тому числі і арабам, створення незалежного арабської держави на цій території. Так, подвійна політика Великобританії сприяла зіткнень інтересів двох товариств за створення держави на території Палестини.
Арабо-ізраїльський конфлікт вважається одним з гострих релігійних конфліктів минулого століття, триває по сьогоднішній день.
Даний конфлікт поєднує численні зіткнення євреїв і арабів на релігійному грунті. Також він втягнув місцеві християнські громади, які сьогодні піддаються гонінням і утискам, що викликає велику стурбованість у світі. Арабські держави в даному регіоні фактично ведуть політику, спрямовану проти Ізраїлю. Цей конфлікт викликав сплеск релігійних настроїв всього світового співтовариства, які придушувалися в початку XX століття тоталітарними режимами і послідовниками марксистської теорії, що також говорить про релігійне відродження.
У повоєнний час питання про Палестину став одним з центральних, який вимагав негайного вирішення. Резолюція ООН № 181, згідно з якої територія Палестини була розділена за етнічною та релігійною ознакою між арабами і євреями, була сприйнята неоднозначно. Єврейське суспільство прийняло цю резолюцію, проте араби від неї відмовилися. Проте, євреї змогли утворити Ізраїль, що відразу ж ввів нову державу в тривалі війни з арабами, що тривають по сьогоднішній день. Арабоізраільский конфлікт повністю виправдовує свою назву, так як Ізраїль веде війни з усіма арабськими державами регіону. даний конфлікт охоплює кілька конфліктів в регіоні, включаючи палестино-ізраїльський, з якого все почалося, і де однією з точок зіткнень також є питання про приналежність Єрусалиму, який вважається священним містом для мусульман, християн та іудеїв. Сьогодні це місто до сих пір є каменем спотикання для арабів і євреїв, за який раніше також боролися християни з Європи, здійснюючи численні хрестові походи. Одним із наслідків також є прискорення процесу міграції євреїв до Ізраїлю в зв'язку з переслідуваннями і гоніннями в мусульманських країнах, рівно так само, як і еміграція мусульман з Ізраїлю в сусідні арабські держави.
Виникнення Держави Ізраїль в центрі ісламу і в оточенні арабських держав, що претендують на територію Палестини і займають її кілька століть, призвело до появи нового гравця на міжнародній арені та зміни сил на Близькому Сході. Близький Схід завжди представляв важливе геополітичне значення і привертав увагу не тільки святими місцями, а й важливими торговими шляхами, природними ресурсами, тому цей конфлікт став центром уваги і участі світових держав, а також частиною холодної війни, що призвело до збільшення гравців в регіоні, зацікавлених в досягненні своїх цілей, але не у врегулюванні самого конфлікту. Як зазначає І. Іванов, колишній міністра закордонних справ РФ: «У період між Суецької кризи 1956 року і операцією зі звільнення Кувейту «Буря в пустелі» 1991 го регіон був сферою радянсько-американського протистояння; Близький Схід виявився одним з найважливіших складових частин біполярного світу, ареною суперництва і обмеженого співпраці двох наддержав »[30]. Так, араби і євреї стали маріонетками в руках великої політичної гри США І СРСР, в якій США підтримували Ізраїль, а СРСР - арабські держави. У той же час арабськіт держави могли чинити тиск на держави, що підтримують Ізраїль, за допомогою своєї нафтової політики, як це сталося в 1973 році і привело до найбільшої нафтової кризи, що вплинула на світову економіку і фінансові системи багатьох держав. До сих пір, арабські держави застосовують ці методи з метою демонстрації своєї значущості та впливу на міжнародну економічну систему. В цілому, в арабоізраїльському конфлікті було задіяно велику кількість держав, серед яких Ізраїль, Єгипет, Сирія, Ліван, Йорданія, Іран, Саудівська Аравія, Великобританія, Франція, СРСР, США і т.д., а також різні неурядові організації, терористичні угруповання і руху, які набагато перевищують кількість учасників конфлікту. Таким чином, арабо-ізраїльський конфлікт можна розглядати не тільки як локальний конфлікт, але також, як і міжнародний, оскільки кількість учасників в ньому не обмежувалося арабськими державами та Ізраїлем.
Арабо-ізраїльський конфлікт сприяв загостренню інших протиріч в регіоні. Ізраїль також поглинений не тільки в конфлікт з мусульманами, але також і серед напрямків ісламу - шиїзму і сунізму. В цей час утворюються терористичні організації, радикальні партії, метою яких є ліквідація єврейської держави, однак на ділі вони тільки викликали внутрішні протиріччя в арабських державах. Так, наприклад, загострилися відносини маронітів і мусульман в Лівані, що призвело до громадянської війни і хаосу внутрішньополітичного становища. В ліванську громадянську війну також були задіяні і інші держави, в тому числі Ізраїль, що підтримує маронітів, і миротворчі сили Ліга арабських держав (ЛАГ). Згодом в Лівані була сформована партія «Хезболла», метою якої є ліквідація держави Ізраїль і встановлення ісламського режиму в Лівані. Так, виникнення держави Ізраїль зіграло значну роль у визначенні подальшої політики арабських держав і вплинуло на суспільні відносини в цих державах.
На наш погляд, одним з методів запобігання конфлікту було створення під час деколонізації єдиного арабської держави на Близькому Сході, так як даний регіон представляє мусульманську цивілізацію і має одну історію. Сьогодні б ця держава могло грати роль гаранта стабільності і безпеки в регіоні і представляти єдину точку зору в світовій політиці. Однак для багатьох держав того часу арабське держава являла б загрозу його лідерства в цьому геополітичному регіоні в економічній і військово-політичній сферах, в розширенні свого впливу на сусідні держави в Азії та Африці. Сучасна ЛАД або ж «Організація ісламського співробітництва» не виступають в якості такого інституту наднаціональності над державами регіону і не має механізм впливу на них. Сьогодні ідеї панарабізму також зустрічаються, однак на практиці здійснити їх буде набагато складніше, тому що держави в регіоні склалися як окремі незалежні держави зі своїми векторами зовнішньої і внутрішньої політики, до того ж міжнародне співтовариство буде як і раніше проти створення великого і сильного гравця на арені Близького Сходу. Однак цю ідею прагнуть реалізовувати різні терористичні організації, які останнім часом стають дійсно глобальною проблемою людства.
Сьогодні існує план мирного врегулювання арабо-ізраїльського конфлікту, іменований «Дорожньої карти», метою якого є мирне співіснування євреїв і арабів на території Палестини і подальше утворення держави на арабській території. У мирному процесі беруть участь такі актори міжнародних відносин, як РФ, США, ООН і ЄС, які безсумнівно можуть вплинути на хід переговорів між сторонами і подальше і врегулювання конфлікту. Спроби врегулювання конфлікту ускладнені непідконтрольними терористичними організаціями обох сторін, які були підтримані і фінансовані урядами арабських держав і Ізраїлю відповідно у другій половині XX століття. Отже, арабоізраільскій конфлікт продовжує залишатися на порядку денному багатьох міжнародних організацій і конференцій. Так, сьогодні Близький Схід представляє арену зіткнень між іудеями і мусульманами, між шиїтами і сунітами, між мусульманами і християнами.
Близький Схід є не єдиним регіоном, де проявляються релігійні протиріччя. Сучасна Африка також представляє поле релігійних зіткнень між християнами і мусульманами. В північноафриканських державах, де переважна кількість займають мусульмани, обмежуються права інших релігійних груп, в тому числі і християн, проти яких ведеться боротьба терористичними організаціями.
Особливо проявляються релігійні зіткнення в Нігерії, де співвідношення чисельності християн і мусульман приблизно однакове. Ситуація в країні ускладнилася виникненням на її території ісламістської терористичної організації «Боко Харам», яка нещодавно присягнула «Ісламській державі Іраку і Леванту »(ІГІЛ). «Боко Харам» постійно здійснює напади на християнські громади і теракти, тим самим збільшуючи потік біженців в сусідні держави. Теракти в Нігерії перевершують за кількістю і масштабом теракти, вчинені на Близькому Сході, що викликають серйозні побоювання африканських держав, так як при цьому жертвами терактів і нападів стають в основному жінки і діти. Однією з великих акцій терористів стало викрадення понад 250 школярок і насильницька видача їх заміж, що є грубим порушенням прав і свобод людини. Таким чином, в Африці протиборствують дві світові релігії - іслам і християнство, що призводить сьогодні до серйозних наслідків. Однак африканський континент до сих пір залишається регіоном, який не має першорядної важливості для міжнародного співтовариства, і його проблеми і внутрішні конфлікти не обговорюються широко в громадськості і в світовій політиці.
Існує точка зору, що ці конфлікти і повстання в державах пояснюються закономірністю, по якій кожна держава повинна встати на шлях модернізації суспільства і держави, відходячи від традиційної форми державності. Першими такими державами були країни Європи, в якої свого часу пройшли нідерландська визвольна, англійська, французька буржуазна революції і т.д., і зараз цей процес дійшов до країн Сходу. Однак, ці держави прагнуть придушити протести «релігійного середовища держав », зберігаючи статус державної релігії і контролюючи суспільство, тим самим сприяючи виникненню політичної релігії.
  У Саудівській Аравії релігія поставлена на такий високий п’єдестал, що жінкам заборонено робити багато речей, які ми сприймаємо як належне. Їм не дозволяється керувати автомобілем або їхати на публіці без чоловіка, який супроводжує їх. Жінки повинні носити головні убори та закривати обличчя, якщо будь-яке з цих правил порушено, то жінки можуть зіткнутися з насильством з боку влади та людей загалом. Є й інші екстремальні вчинки, такі як кам'яніння жінок до смерті, або вбитий за те, що покинув іслам або зустрічався з тим, хто не мусульманин. Жінки також мають дуже мало прав у суді, якщо на неї дійсно нападають, її слово або свідчення зараховуються вдвічі менше, ніж чоловіку. 
   Релігія дійсно може об'єднати людей як групу, але це також може призвести до того, що ми ставимо те, що є святим, вище за блага суспільства, що є випадком, коли батько вважає, що їхні переконання важливіші за добробут власної дитини. Хоча релігія настільки потужна, що справді викликає міцні соціальні зв’язки у своїх членів, а часто і в громадах. Це змушує нас діяти певним чином, іноді в кращу сторону, а інколи в гіршу сторону.
   Релігійний конфлікт виникає тоді, коли виникає будь-який конфлікт між різними сектами в межах однієї і тієї ж релігії та між різними релігіями. Релігійні конфлікти мають місце, коли відбувається поляризація в ім'я релігійної ідентичності для боротьби один проти одного з різних питань, таких як будівництво або знесення місця поклоніння, питання, що стосуються богохульства, святотатства тощо. 
  Конфлікти виникають між релігійними групами або всередині них. Міжрелігійний конфлікт виникає між різними релігійними групами, тоді як внутрішньорелігійний конфлікт виникає в межах певної релігійної групи. Внутрішньорелігійні конфлікти поширені майже у всіх основних релігіях світу. Конфлікт між католицизмом і протестантизмом у християнстві; Шиїти та суніти в ісламі; Хінаяна, Теравада та Махаяна в буддизмі; Дігамбара і Светамбара в джайнізмі; Вайшнавізм, Шайвізм, сактизм та розумність в індуїзмі - це кілька. Вони б’ються між собою, стверджуючи, що тільки їхня віра є справжньою, а те, що інші вважають, неправдою. Міжрелігійні конфлікти виникають між різними релігійними групами через різні проблеми. Прикладом може бути конфлікт між християнством та ісламом, між ісламом та індуїзмом, а також між сикхізмом та ісламом.
У вітчизняну науку приходить запозичена з праць західних соціологів, психологів і протестантських богословів методологія класифікації нових релігійних утворень.
Таким чином, в науковій термінології з'явилися кілька розпливчастих понять, таких як «тоталітарна секта», «деструктивний культ», «нові релігійні рухи »,« деструктивні релігійні об'єднання ».
Нові релігійні рухи, як правило, завжди знаходяться під підозрою і, будучи гнаним меншістю, стають природними прихильниками свободи совісті і в цілому демократичної правової держави. Разом з тим представники різних НРР в проголошення свободи совісті можуть вкладати найрізноманітніший, іноді діаметрально протилежний зміст. 
Таким чином, і сьогодні релігія має в своєму розпорядженні можливість впливати на різні соціальні шари і групи, що залишає актуальним вивчення процесів, що відбуваються безпосередньо в релігійному середовищі, а так само аналіз її взаємовідносин з державою і суспільством. Як потужний соціальний інститут релігія володіє як деструктивними, так і конструктивними можливостями. Дуальність релігійного впливу визначає ступінь довіри до тих чи інших релігійних організацій і вимагає розширення знань про релігії не тільки в академічних колах, але і на буденному, побутовому рівні.
   Релігія відіграє ключову роль у розвитку соціально-етичних цінностей. Однак його позитивні та негативні наслідки доводиться вивчати паралельно. Релігійний конфлікт – це широке і складне явище, яке охоплює фізичну та дискурсивну сфери. Хоча багато критиків дотримуються думки, що релігійні конфлікти рідко базуються на суто релігійній догмі або мотивуються нею, ніхто не ставить під сумнів зв'язок релігійних вірувань з іншими сферами, такими як влада, особистість, місцевість та групова ідентичність, що спричиняють конфлікт.  Спірні сфери релігійних конфліктів забезпечуються політичними, соціальними, економічними, культурними та психологічними факторами. Більше того, руйнівний аспект релігії виражається у формі фізичного насильства та дискурсивних елементів мови ненависті.
 
1.2 Вплив релігійного чинника на перебіг політичного конфлікту
   Сучасний етап світового розвитку спростовує поширені уявлення про те, що роль світоглядних передумов людської поведінки знижується. На тлі розмивання ідеологічного компонента політики істотно зросла роль релігійних установок. Протиріччя глобалізації повсюдно загальмували процес догляду релігії в область «особистої духовності». Як показує міжнародний досвід, релігія все більше визначає спосіб життя прихильників ісламу, а релігійний ренесанс в різних формах відчувається серед християнських та інших релігійних громад. Релігійні діячі активно висловлюються з питань міжнародної політики. Їх зустрічі, що передують початку офіційних конференцій «Г-20», стали важливим публічним елементом цього формату.
Сучасна конфесійна динаміка характеризується не тільки активізацією релігійного життя. Істотно змінилася чисельність основних конфесійних груп населення землі. Тепер серед них переважають мусульмани, головним чином суннітського толку. Значимість кількісних змін в провідних релігійних спільнотах посилюється в світлі інтенсифікації міграційних процесів. Головні міграційні потоки йдуть із зони поширення ісламу в зону країн, чия культура склалася під впливом християнських цінностей. Фактично це означає екстенсивне зростання чисельності мусульман і необхідність якісно змінювати діяльність всіх гілок християнства.
Асиметричність глобальної динаміки конфесійних структур впливає і на внутрішні процеси організації конфесій. Так, активне зростання і розширення кордонів ісламського суспільства веде до змін в системі духовного лідерства ісламського світу і підвищенню ролі релігійних діячів середньої ланки в формуванні масових релігійних установок. Що стосується християнських течій, то для них більше характерна консолідація історично сформованих механізмів централізованого церковного управління.
Поряд зі зміною чисельності релігійних груп, характерною рисою конфесійної динаміки є ефект «перемішування» світового конфесійного простору. Він особливо відчутний в розвинених індустріальних країнах і, як не парадоксально, в Африці. У нинішньому десятилітті цей ефект чинить все більший вплив і на діяльність РПЦ, яка прагне зміцнити зв'язки із зарубіжними православними громадами.
Таким чином, зараз світові релігії переживають період трансформації. У зв'язку з цим підвищується суспільний запит на співпрацю релігійних та адміністративних еліт в сфері соціального держуправління. Для державних учасників така взаємодія дозволяє зберегти або навіть зміцнити потенціал «м'якої сили» на міжнародній арені, а для релігійних кіл - зміцнити статус своїх лідерів в ході адаптації до умов глобалізації.
Включення релігійних організацій в міжнародне співробітництво характерно не тільки для постбіполярного періоду. Однак ця практика отримала особливий розвиток під впливом таких великих ініціатив, як «Діалог цивілізацій» (іранський проект) і «Партнерство цивілізацій» (російський проект), а також зусиль Ватикану щодо встановлення взаємодії з мусульманами та іудеями. Істотну роль грає і політика РПЦ щодо розвитку міжцерковних зв'язків.
Однак чітких уявлень про координацію зусиль, які робляться церковними і громадськими організаціями, поки не склалося. Часткова формалізація ідеї про роль релігії в контексті «Діалогу цивілізацій» відображена в тексті «Родоської декларації 2009». У ній вказується, що світові релігії здатні грати особливо важливу роль у зміцненні духовних і гуманістичних цінностей, нагадуючи людям про їхню відповідальність за загальне благо людства. Іншими словами, релігії і релігійні структури розглядаються в якості посередника стратегічних громадських ініціатив.
Практичне участь релігійних організацій у розвитку міжнародного співробітництва особливо помітно на таких напрямках діяльності, як викорінення бідності та боротьба з ВІЛ / СНІДом в Африці, де багато в чому завдяки програмам католицької і протестантських церков вдалося сповільнити поширення цього захворювання. Мобілізація зусиль і підвищення морального авторитету релігійних організацій розглядається і як найважливіший елемент антитерористичної боротьби. Йдеться про об'єднання представників усіх релігійних традицій в спільному засудженні дій терористів, яке послідовно проводиться поки тільки християнськими і буддистськими релігійними структурами.
Релігійні організації тільки починають координувати свої міжнародні ініціативи. Перехід до спільних масштабних проектів відбуватиметься багато часу і зусиль. У зв'язку з цим найважливішою метою міжконфесійної співпраці є подолання взаємного відчуження релігійних еліт, які відіграють помітну роль у громадському та політичному житті.
 Релігія та політика переплітаються історично, соціологічно, можливо навіть генетично. Вони практично нерозлучні. Проте багато людей, здається, знаходять це відносини жахливі, незрозумілі або нелегітимні. Тема зв’язків між релігією та політикою у багатьох збуджує величезну пристрасть, за і проти. Деякі бачити зв’язки доречними, похвальними, навіть необхідними для виживання цивілізованих життя і демократія. Інші, дивлячись на різні виміри, розглядають будь-який вплив на політичне життя з релігійної точки зору як принципово аморальне, ірраціональне, неконституційний і ворожий демократії. В обох поглядах є правда.
  Релігія часто слугувала фундаментом для зусиль, спрямованих на покращення соціального та політичного життя. Один з найбільш помітних прикладів, який ми маємо, було життя та дії мученика Мартіна Лютера Кінга. Він уособлював роль релігійних лідерів у формуванні руху за громадянські права. Але він стояв у довгій черзі релігійних критиків, які стояли на передньому плані, щоб покінчити з цим рабством та його аналогом останніх днів - сегрегацією.
  Проповідники, чорношкірі і білі, змогли змінити уявлення про те, що рабство сегрегація, були порушеннями божественних заповідей - іншими словами, були гріхом. Таке релігійне керівництво та наполеглевість в кінцевому підсумку спричинило ліквідацію рабства мирним шляхом в Великобританії та війною в Америці.
Дітріх Бонхеффер, Папа Римський Іван Павло II, Десмонд Туту - лише декілька з тисяч, чиї дії та праці надихнули безнадійних на віру в можливому тріумфі добра над здавалося б, надмірним політичним злом.
 Сама Церква має бути сховищем, часто суперечливих імпульсів до пристосування та критики земного політичного порядку, слугуючи духовно-моральною підтримкою політичних порядків по всій Європі. Джерело солідарності та зцілення, фундамент опору гніту, сховище ідеалів людського прогресу в ім'я поклоніння Богу - це лише деякі з них способів, за допомогою яких релігія була благодатною і піднесеною в політичному тілі.
 Незважаючи на те, що цивілізації не тотожні релігіям, вони загалом відзначаються різними релігійними традиціями. Гантінгтон передбачив, що конфлікти між римо-католицьким / протестантським заходом, православно-християнським  сходом, ісламським світом, індуїстською-індійською та буддистською цивілізаціями та конфуціанським Китаєм - це все джерела для воєн у майбутньому, відновлюючи моделі суперництва та напруженості.
Один із важливих елементів у суперечках щодо релігії та політики наполягає на поділі церкви від держави. Тоді як питання взаємодії церкви і держави є предметом великих суперечок. 
Роль релігійного фактора в міжнародних відносинах продовжує залишатися дискусійною. І тим не менше, з усього вищесказаного можна зробити кілька практичних висновків:
1.Фундаменталістичні течії в провідних конфесіях створюють серйозні перешкоди на шляху подолання фрагментації глобального гуманітарного простору, а в ряді випадків і простору міжнародної безпеки. Політична роль фундаменталізму не обмежується ідеологічної підживленням радикалізму.
Так, в мусульманських країнах сучасний ісламський фундаменталізм трансформував глибинний протестний заряд в потенційно повномасштабні політичні програми. Розмах цього процесу робить ісламський фундаменталізм впливовим суб'єктом світової політики. Це вплив, зокрема, яскраво проявляється в регіонах пострадянського простору.
2. Ідея міжнародного міжконфесійного співробітництва виступає не тільки як альтернатива глобальним прогнозам апокаліптичного штибу, але і як важлива основа врегулювання локальних конфліктів. Разом з тим вона залишається швидше факультативним фактором, значимість якого залежить від політичних умов.
3. Зовнішньополітичне планування з урахуванням міжконфесійної співпраці дозволяє говорити про включення нових елементів в регулювання міжнародних відносин. У практичному сенсі це означає, що релігійні структури зможуть грати вагомішу роль у визначенні проблем, їх аналізі та безпосередньому втіленні прийнятих і узгоджених рішень.
Підводячи підсумок, ми можемо сказати, що релігійний фактор надав колосальний вплив на хід історичних подій і політику держав. так, нами були проаналізовані події і конфлікти, що відбулися на релігійному грунті, які залишили історичний слід у світовій політиці та які відображаються в міжнародних відносинах по сьогоднішній день. Ми прийшли до висновку того, що багато держав переслідують свої приховані мети за допомогою ведення міжнародних і внутрішніх збройних конфліктів, прикриваючись боротьбою за віру. Поряд з цим необхідно відзначити, що територіальний поділ держави за релігійним принципом не може увінчатися успіхом, що підтверджується індо-пакистанським і арабоізраільскім конфліктами. Таким чином, протягом історії релігійний фактор є одним з основних, які впливають на міжнародну систему відносин між суспільствами і державами
























2. СОЦІАЛЬНО-ІСТОРИЧНІ  ТА РЕЛІГІЙНІ ПЕРЕДУМОВИ ПОЛІТИЧНОГО ПРОТИСТОЯННЯ В ПІВНІЧНІЙ ІРЛАНДІЇ
2.1 Особливості впливу католицько-протестантського конфлікту на політичну ситуацію Північній Ірландії
Минуло вже багато часу з розпуску Асамблеї Північної Ірландії, але місцеві політичні сили все ще знаходяться на шляху до врегулювання розбіжностей. Регіон виявився в неприємній ситуації, оскільки принцип децентралізації зіграв з ним поганий жарт. Політична система Північної Ірландії, яка була встановлена ​​Угодою Страсної П'ятниці майже 25 років тому, дуже крихка. Довга історія насильства на грунті релігійної ворожнечі між католиками і протестантами зажадала схеми управління регіоном, заснованої на співробітництві і поділ влади між двома основними представляють їх партіями, щоб місцеве уряд міг залишатися самостійним (без прямого правління Лондона).
Основною причиною кризи можна вважати те, що Демократична юніоністська партія порушила принцип довіри, коли їхній лідер Арлін Фостер виявилася замішана в гучному корупційному скандалі. Перед відходом у відставку в знак протесту Мартін МакГіннес, заступник прем'єр-міністра Північної Ірландії (від Шинн Фейн), заявив, що тепер статус-кво між ДЮП та Шинн Фейн не передбачається.
Вибори в Стормонт в березні 2017 р не змінили ситуацію: місцеві політичні сили так і не змогли прийти до угоди. Представники Шинн Фейн закликають ввести форму спільного управління Північною Ірландією при рівному розподілі повноважень між британською та ірландською адміністраціями. Британська сторона відразу ж відкинула цю пропозицію, тому що воно суперечить Угоді Страсної П'ятниці.
Спроба створити спільний орган управління може мати серйозні наслідки як для Британії, так і для перспективи відновлення деволюції в Північній Ірландії.
Юніоністи дивляться на ситуацію, що склалася прагматично, усвідомлюючи, що без прямого управління Північною Ірландією з Лондона регіон чекає економічний колапс. Найджел Доддс, глава фракції ДЮП в Стормонт, закликав прем'єр-міністра Терезу Мей в разі необхідності призначити в Північній Ірландії нових міністрів, які зможуть приймати відповідальні рішення. Поки Т. Мей не поспішає з введенням прямого правління в регіоні, тому що воно може погіршити процес Брекзіта і загострити відносини між місцевими партіями ще сильніше. До теперішнього моменту утворився цілий клубок протиріч, який заважає швидко налагодити відносини між Шинн Фейн і ДЮП.
Одним з ключових приводів для розбіжностей між юнионистами і націоналістами стала суперечка про статус ірландської мови. Слід сказати, що рух за відродження ірландської мови почалося ще в середині XX століття і стало своєрідною традицією. Досвід Північної Ірландії показує, що просування його вивчення тільки на рівні шкільного освіти не призводить до значних результатів.
 Хоча уряд Великобританії відповідно до умов Угоди в Сент-Ендрюс в 2006 р зобов'язався ввести Акт про ірландську мову, цей процес досі «заморожений».
Джеррі Адамс, лідер партії Шинн Фейн, неодноразово заявляв, що його партія не повернеться до Кабінету міністрів Північної Ірландії, поки не буде прийнятий закон, що зобов'язує вести судочинство англійською та ірландською. Представники ДЮП, побоюючись жорсткої критики з боку профспілкових активістів, виступили проти пропозиції Шинн Фейн, заявивши, що Закон про ірландською мовою порушить права інших національних меншин, зокрема, шотландців, які проживають в Ольстері. Лідер юніоністів А. Фостер пообіцяла, що вирішить проблеми ірландського мовної спільноти, якщо буде відновлена ​​Асамблея Північної Ірландії, але партія Шинн Фейн знову відмовилася йти на компроміс. Очевидно, що спроби Дж. Адамса і його соратників по партії загострити увагу на проблемі ірландської мови не мають під собою серйозної практичної основи.
Згідно з опитуваннями громадської думки в 2016 р тільки 8% людей в Північній Ірландії регулярно говорять рідною мовою.
Ще одним гострим питанням залишається межа між Північчю і Півднем, яка, найімовірніше, буде закрита після виходу Великобританії з ЄС. Профспілкові активісти відкинули пропозицію Єврокомісії про особливий статус для Північної Ірландії і заявили, що вони ніколи не погодяться з будь-якої угодою, яка б відокремила Північну Ірландію від Сполученого Королівства. Прем'єр-міністр Т. Мей запевнила уряд Ірландії, що уряд Великобританії і ЄС планують уникнути «жорсткої» кордону і зберегти загальну туристичну зону, яка дозволить і далі громадянам Великобританії та Ірландії вільно переміщатися між островами.
Лідер ДЮП Арлін Фостер виключає будь-яку можливість для Північної Ірландії залишитися всередині єдиного ринку або митного союзу після завершення Брекзіта, тому що це буде загрожувати цілісності Сполученого Королівства. відповідно юніоністи постійно відкидають варіант, який обговорюється в Брюсселі - провести кордон через Ірландське море. У разі цього варіанту Північна Ірландія буде економічно відокремлена від Великобританії. У партії Шинн Фейн, навпаки, переконані, що морський кордон дозволить регіону перебувати всередині єдиного ринку, а жителям Північної Ірландії – отримати громадянство ЄС. У Дубліні пригрозили накласти вето на торгові переговори по Брекзіту, якщо питання про кордон не буде вирішено найближчим часом. Терезі Мей в цій непростій ситуації доводиться лавірувати, щоб не загострювати відносини з колегами з ЄС: вона навіть пообіцяла фінансувати програми в області науки, культури і безпеки в ЄС.
Тим часом, довгострокове відсутність виконавчої влади в регіоні негативно позначається на сферах освіти і охорони здоров'я. За даними Ради з охорони здоров'я і соціального забезпечення, протягом наступних двох років доведеться ввести режим жорсткої економії, оскільки дефіцит бюджету на потреби медицини досягне 1 млрд. фунтів.
Політична криза починає негативно позначатися і на роботі місцевих чиновників, які стурбовані нестабільністю свого становища. Деякі співробітники Стормонт, щоб підстрахуватися, паралельно працюють в шотландському парламенті і Асамблеї Уельсу, інші перейшли до виконавчих відділів.
Якщо їх становище не зміниться в кращу сторону найближчим часом, то можна очікувати хвилю звільнень державних службовців з Стормонт, тому що вони віддадуть перевагу будувати кар'єру в тих установах, де склалися більш сприятливі умови.
Щоб знайти вихід з політичної безвиході в Північній Ірландії, прем'єр-міністр Т. Мей провела переговори з екс-президентом США Б. Клінтоном, який в 1998 р зіграв значну роль у мирному врегулюванні збройних конфліктів в Ірландії і укладення Угоди Страсної П'ятниці. Він також поспілкувався з представниками ДЮП та Шинн Фейн - А. Фостер і Мішель О'Ніл, лідером північноірландського крила націоналістів, обговоривши можливості відновити роботу Стормонт і наслідки Брекзіта для регіону.
Провідні політичні партії Північної Ірландії поступово починають шукати компроміс, тому що не впевнені, що пряме правління з Лондона буде кращим рішенням розбіжностей. Якщо в регіоні знову введуть пряме правління з Лондона, консерватори будуть нав'язувати радикальні соціальні реформи і скорочувати величезний державний сектор в Північній Ірландії. Ці заходи будуть вкрай непопулярні, особливо серед тієї частини електорату, яка підтримує Шинн Фейн. З боку юніоністів неодноразово чуються звинувачення на адресу Шинн Фейн в тому, що вона має приховані мотиви, щоб продовжувати протистояння в Стормонт, оскільки так само діє в Ірландській Республіці.
Репутація Шинн Фейн серед лівих виборців в Дубліні може бути зіпсована, якщо вони дізнаються, що партія збирається проводити неоліберальну політику.
У міру того, як розбіжності в Стормонт посилюються, а поляризація всередині регіону зростає, людям стає важче розглядати Північну Ірландію як автономну сутність. Вони, скоріше, бачать її як проблемну частину Сполученого Королівства, або як частина об'єднаної Ірландії. Цілком можливо, що для розв'язання кризи в довгостроковій перспективі доведеться переглянути Угоду Страсної П'ятниці, щоб дозволити інші види коаліцій замість обов'язкового партнерства між двома найбільшими націоналістичними і профспілковими угрупованнями регіону.
   До кінця 50-х років Ірландія була закрита для іноземного капіталу, а до тих пір її населення продовжувало зменшуватися. Оскільки іноземному капіталу та іноземним компаніям було дозволено працювати в 1958 році, країна почала процвітати. Більше того, за останні десять років Ірландія пережила справжній   економічний підйом : щорічне зростання тут становило 6-8%, а в 2000 р. Воно зросло до 11%, тож набагато вище, ніж в інших країнах Європейського Союзу. Ірландію навіть стали називати "кельтським тигром". Завдяки цьому успіху ірландці позбавляються почуття неповноцінності і відмовляються від своїх старих поглядів на замкнутість і страх.
 Колись Церква в Ірландії була «совістю людей», і всі повинні були їй підкорятися. Зараз була реакція. Люди хочуть звільнитися від Церкви як зовнішнього авторитету і мислити «по-своєму» і підкорятися лише власній совісті. Це ставлення є певним чином доречним, але воно може впасти в крайнощі. Насправді має тенденцію до посилення явища, яке відставний архієпископ Англії Йорк назвав "презирством до культури", явищем, що викликає розчарування структур, установ, традицій та релігійних вірувань   
   До семидесятих років в Ірландії навіть журналісти не ставили під сумнів заяви політиків та духовенства. Сьогодні люди вважають, що будь-яка влада, в тому числі і церковна, повинна бути надійною і дозволяти їй нести відповідальність.  Сексуальні скандали похитнули основи Церкви. Однак найбільш негативні наслідки в суспільстві спричинила не сама хвиля скандалів, а мовчазна реакція на неї з боку єпископату та вищого начальства.
  У галузі моралі є більше "свободи", тому що люди втратили свій страх. Вони більше не боялися застережень ієрархії та думок оточення. Більше того, доступ до контрацептивів означає, що молоді люди мають більш ліберальний підхід до питання статевого акту, оскільки вагітність вже не є його неминучим наслідком.
 Сьогодні ми живемо у світі з багатьма визначними пам'ятками, деякі з яких набагато привабливіші, ніж недільна Імша. Сьогодні люди можуть робити багато речей у неділю: вони відпочивають після суботніх ігор або після напруженої роботи протягом тижня. Релігія повинна конкурувати з ними. Якщо Меса не проводиться таким чином, щоб викликати інтерес, а проповідь погано підготовлена, це відбиває у багатьох людей відвідувати Церкву. У сьогоднішній Ірландії також існує вільний ринок у цій галузі, на якому Церква також змушена представляти і "продавати" свій "товар".
 Донедавна модель духовної та інституційної Церкви була сильно присутня в ментальності ірландців. З боку мирян було багато підпорядкування, але відносно мало їхньої активної участі та прихильності до душпастирського життя. Цей стиль Церкви не відповідає новій ситуації. Сьогодні більшість людей визначають це як "те" ( воно ), синонім "організації" або говорять про це, "вони", тобто єпископи. Той факт, що Церква є "нами", якимось чином не досягає усвідомлення вірними, які вважають, що Церква - це лише інституція, в якій панує заборона і закрита для діалогу.
   Громадськість визнала, що проблема полягає не стільки в гріхах кількох єпископів і священиків, скільки в тому, що сама структура Церкви допускає такі зловживання з боку духовенства і служить для прикриття зла, яке вони роблять. Один з оглядачів писав: «Скандали залишили у людей відчуття, що духовний спосіб життя сам по собі є помилкою і що католицизм як система не реалізує цінностей, яких так ревно вчить. Люди усвідомлювали, що Церква як установа є дводушною та лицемірною. Це супроводжувалося великим розчаруванням вірних . Тож виявилося, що Церква, яка мала монополію на мораль до 1960-х років, не була вище самої критики.
Церква в Ірландії в майбутньому буде іншою. Замість того, щоб бути сильним, він буде досить скромним і пророчим. Це буде Церква, до якої належить не через належність до нації, а через особистий вибі.   З тих пір, як  розкриті ці скандали, ЗМІ, як правило, негативно ставляться до Церкви. Однак можна сказати, що певною мірою сама Церква сприяла такій різкій реакції журналістів. Скандали зміцнили позиції ЗМІ, які стали своєрідними суддями моралі Церкви та "захисниками загального блага" проти Церкви.
   Однак скандали – не головна причина кризи. Багато вірних, коли їх гнів охолонув, могли відрізнити слабкість певної групи священиків від основних цінностей Євангелія. Але Церкві, ослабленій різними способами, стає все складніше справлятися з новими викликами та здійснювати нову євангелізацію.
 
2.2 Політична радикалізація релігійного конфлікту в ХХ столітті
  
.
Зміни на політичній карті Європи в кінці ХХ ст. та глибокі соціально-політичні трансформації транзитних суспільств справили надзвичайний вплив на темпи, зміст і тенденції розвитку релігійно-конфесійної сфери. Від самого початку вона набуває виразного політичного характеру, її суб’єкти потрапляють у вир протиборства різноспрямованих політичних сил, що веде до конфронтації у міжконфесійних та внутрішньо-церковних відносинах. У свою чергу, конфліктність релігійного середовища обумовлює суперечливість, варіативність і почасти ірраціональність перебігу суспільних змін. Приступаючи до аналізу політичних детермінант релігійних конфліктів у перехідних європейських суспільствах, візьмемо за основу два ґрунтовних висновки, що їх добігла філософська, соціологічна і релігієзнавча думка в оцінках посткомуністичного ареалу. По-перше, існує певна корельованість, співвідповідність у трансформації державно-церковних й релігійно-суспільних відносин та стадіями перехідної динаміки, що дозволяє говорити про присутність значної кількості паралельних процесів для суспільств різної релігійної культури. 
По-друге, рівень конфліктності у тій чи іншій сфері суспільства (зокрема, релігійній) залежить від швидкості та радикальності змін, яких зазнали відповідніінституції за короткий історичний час у контексті адаптації до нових соціально-політичних реалій. При цьому конфліктні зіткнення інтересів у період переструктурації соціуму прямо чи опосередковано стосуються боротьби за владу, вплив, лідерство, домінування, а відтак –набувають політичного змісту.
Посткомуністичні трансформації політичної сфери та їх роль у детермінації релігійних конфліктів неможливо вповні зрозуміти в ендогенному вимірі, спираючись на досвід окремо взятої країни. Їх варто аналізувати системно, комплексно, через порівняння із соціально-політичними змінами інших перехідних суспільств. Саме це дозволить визначити певні типові, повторювані процеси конфліктогенної природи, що розгорнулися у Центрально-Східній Європі.Проведені в останні роки теоретичні та накопичені емпіричні дослідження надали змогу виділити деякі принципові аспекти суспільно-політичних трансформацій, притаманних насамперед початковим фазам розвитку перехідних суспільств. 
Серед них: інваріантність політичних трансформацій і формування принципово відмінних моделей політичного устрою в країнах колишнього державного соціалізму; збереження більшою чи меншою мірою в модифікованому вигляді практик, характерних для пізнього соціалізму (втручання держави через правові і неправові механізми у відносини власності, розвинутий бюрократичний апарат, наявність соціального капіталу, корумпованість політичних і правових мереж, клановий характер політичних еліт та ін.); синтез у найрізноманітних модифікаціях елементів і ознак авторитарного, демократичного і неототалітарного режимів; виключна роль реформаторських національних еліт та лідерів у мобілізації суспільства, задіянню його діяльнісного і культурного потенціалу, виробленні реалістичної програми реформ, а відтак –у характері й темпах суспільних перетворень; надмірна плюралістичність нововиниклих політичних суб’єктів та політизація значного числа інших соціальних акторів; вплив зовнішньої геополітичної підтримки та процесів глобалізації на вектори соціальних змін тощо.Вже до кінця 90-х років м. ст. науковий й політичний загал був вимушений визнати, що посткомуністичні суспільства виявилися інакшими, аніж це очікувалося більшістю аналітиків і практиків на початкових фазах цього руху. 
Навіть прийняття того факту, що на початок нового століттяпереважна більшість перехідних країн остаточно дистанціювалася від колишньої системи державного соціалізму, залишило відкритим питання про сутнісні риси і перспективи новопосталих суспільств. Осмислення динаміки транзитного ареалу та її кореляція із процесами змін європейського співтовариства і світової системи в цілому перетворилося в актуальну і гостро дискутивну проблему.
Однією з ключових проблем європейської політики, а отже, й предметним полем політичної науки у другій половині ХХ століття був етнорелігійний конфлікт у Північній Ірландії, який актуалізував проблему участі церков у європейській політиці. Одним з перших досліджень ролі релігійного фактора цього конфлікту стала робота Б. Ґірвіна [4], присвячена проблемі модернізації Ірландії у ХХ ст. Автор виявив, що попри законодавчі зміни секуляризаційного характеру (починаючи з ратифікації Конституції 1937 р.) релігійний чинник в ірландській політиці відігравав усе більшу роль, що, зрештою, призвело до того, що конфлікт перекинувся з політичної в етноконфесійну площину. 
Д. Гемптон розглядав проблему британсько-ірландських взаємин крізь призму розвитку релігійної ідентичності учасників цього непростого політичного діалогу. Автор здійснив детальний ретроспективний аналіз етнічних, економічних, конфесійних та культурних факторів, які становлять ольстерську проблему [4]. 
Л. Фуллер аналізує роль Католицької церкви у політичному житті Ірландії ХХ ст., активна політична позиція якої не змогла перешкодити впливу активної секуляризаційної кампанії в мас-медіа на ірландське суспільство, а також проведенню референдуму 1972 р. про вилучення з Конституції 1937 р. положення про особливий статус церкви [24]. 
Феномен християнсько-демократичного руху, що набув стрімкого розвитку у повоєнній Європі, не міг не викликати жвавого інтересу дослідників. Однією з перших політологічних праць у цьому напрямі стала монографія К. Уорнер, у якій з позицій теорії раціонального вибору детально проаналізовано діяльність Католицької церкви у повоєнних Італії, Франції та Німеччині, спрямовану на співпрацю з політичними партіями християнсько-демократичної орієнтації. К. Уорнер виявила значно вищий рівень впливу та мобілізаційних можливостей РКЦ в Італії, ніж у Франції, а також підтримку Католицькою церквою Німеччини Християнсько-демократичного союзу, незважаючи на значні впливи, якими користувалися у ньому лютерани [5]. К. Кроуч зазначає, що підтримка Католицькою церквою консервативного табору європейської політики у повоєнні роки визначалася загрозами, які вона вбачала в атеїстичній марксистській доктрині соціалізму [11]. На її погляд, домінування християнсько-демократичних партій у Західній Європі було неочікуваним, оскільки до Другої світової війни вони становили незначну меншість [6, с. 97–98], проте подальший розвиток подій засвідчив здатність християнсько-демократичних та соціалдемократичних партії до об’єднання зусиль у протистоянні агресивному секуляризму [6, с. 102]. 
Більш широко феномен християнської демократії проаналізували С. Каливас та К. ван Керсберґен [17]. Згідно з даними дослідників, «сучасний християнсько-демократичний рух у Західній Європі очолюють півтора десятка політичних партій з 13 країн» [17, с. 190]. Учені відзначають велику роль церков – насамперед Католицької – у формуванні та розвитку цього політичного сегмента європейської політики. Окрім емпіричних досліджень політичної участі релігійних організацій, представники європейської політичної науки продовжили традицію нормативістських досліджень, ретельно аналізуючи церковні доктрини на предмет їх соціально-політичної спрямованості. Л. Ґріффін, на основі вивчення папських послань, енциклік та повчань, простежив формування офіційної соціальної доктрини Католицької церкви, відомої як «societas perfecta» («ідеальне суспільство») [8]. 
Детальний формально-правовий аналіз цієї доктрини здійснив А. Мейджерс [12]. Дослідник показав, що Католицька церква не лише публічно декларувала власні погляди у питанні церковно-державних відносин, а й фіксувала їх у своєму Кодексі канонічного права. Відштовхуючись від конкретних канонів і параграфів, А. Мейджерс проаналізував, як відбулося доповнення католицької доктрини положеннями про свободу церкви без втрати основних ідей досконалої спільноти. ІІ Ватиканський Собор, який затвердив ці зміни, уникав терміна, «національна держава», вживаючи натомість дефініції «політична влада», «політична спільнота» та «громадянське суспільство», що, на думку автора, дозволило інституційно закріпити Католицькій церкві власну незалежність від держави [9, с. 13, 17].
Церковно-державні відносини у різних країнах мають власну, часто неповторну, специфіку, що сформувалася історично внаслідок складного переплетіння культурних, економічних та етнонаціональних чинників. Особливе місце у цьому симбіозі для більшості країн Північної Європи відіграли протестантські церкви. Британський дослідник Д. Ферґюсон, проаналізувавши взаємодію низки протестантських деномінацій з державною, дійшов висновку про те, що вони, окрім основоположної богослужбової функції, виконують роль своєрідних шкіл громадянських чеснот, на які спирається демократія [20].
 В даний час ІРА веде "війну виснаження", яка передбачає відмову від нападів на політичних діячів і зосередження уваги на 
ударів, які приведуть до паралічу установ які піддаються нападу. Вони хотіли провести бомбардування, які завдали б величезних матеріальних збитків. Протестантські екстремісти також проводили свою кампанію, але вона відрізнялася від кампанії ІРА. ІРА спробувала вибрати цілі своїх нападів таким чином, щоб не викликати жертв, і поінформувала засоби масової інформації про плановане місці вибуху. На відміну від них, протестантські терористи, особливо АОО (Асоціація оборони Ольстера), здійснювали сектантські вбивства, спрямовані проти католиків, які повертаються з роботи або сидять в пабі. Іноді вони катували своїх жертв, перш ніж вбити іх.
У листопаді 2001 р Північноірландська асамблея відновила свою роботу, і Д. Трімбл був знову обраний прем'єр-міністром. Його заступником став M. Дюркан з СДЛП. 
  2002-2003 роки принесли з собою ще одну кризу, який спричинив за собою припинення мирного процесу. Причиною цієї кризи стали звинувачення в розвідувальної діяльності ІРА. ІРА припинила роззброєння, а британський уряд призупинило діяльність Північноірландської асамблеї. В результаті переговорів між католиками з Шинн Фейн і протестантами з Юніоністської партії Ольстера в 2003 році була визначена дата виборів і відновлена ​​діяльність ІРА з роззброєння. 










РОЗДІЛ 3. ОСНОВНІ ШЛЯХИ УЛАГОДЖЕННЯ РЕЛІГІЙНО-ПОЛІТИЧНОГО КОНФЛІКТУ В СУЧАСНИХ УМОВАХ
3.1 Прорив у 21 столітті
            Історичні відносини між Великобританією та Ірландією пройшли через серію війн та конфліктів. Які виникли давно і кожна зі сторін впевнена у своїй правоті. З одного боку, частина ірландців,  звинувачує британців у організації «картопляного голодомору» 1845—1849 років.    В результаті ірландського голоду 1845-49 років померло близько мільйона ірландців, ще близько двох мільйонів були змушені залишити острів. 			Основною причиною голоду була хвороба картоплі, яка нищила врожаї цієї життєво важливої для Ірландії тих часів харчової культури.
Обставини були ускладнені помилками британської адміністрації та нерідко недбалістю землевласників, багато з яких мешкали в Англії.
          Іншою ключовою обставиною було те, що, на відміну від ізольованих від світу українських селян, ірландці хоча б могли їхати у пошуках кращого життя в інші країни, переважно в Америку.
             Але можна стверджувати, що, як Голодомор позначився на українцях назавжди, зменшивши і покалічивши кілька поколінь нації, так і доля мільйонів ірландців у світі складалася під впливом голоду, що виштовхнув їхніх предків зі спустошеної батьківщини.							 А британці пояснюють загибель близько мільйона ірландців неврожаєм та хворобою картоплі. І це не єдиний приклад.					Суперечки були на побутовому, культурному та релігійному рівні. Будь-які культурні чи релігійні свята намагалися використати для поновлення спорів із опонентами. Приводом для ескалації стали масові демонстрації ірландців, у відповідь на це британський уряд у 1969 році прийняв рішення про введення військ для припинення безладів.			
 Протягом тривалого часу весь острів Ірландія знаходився у складі Британської імперії, з періодичним поновленням національно-визвольних рухів.	                
            З початку 90-х рр. ХХ ст. розпочинається новий етап північноірландського конфлікту, який відрізнявся зменшенням напруження на північному сході ірландського острова. 					
        Першою вдалою спробою врегулювання конфлікту стала англоірландська угода 1985 р., в якій підтверджувалася приналежність території Північної Ірландії Великобританії, до тих пір, поки за це виступає більшість її жителів. Першим позитивним наслідком цієї угоди стало прийняття в 1993 р. Декларації на Даунінг-стріт, яка заявила про принцип запрошення за стіл переговорів усіх зацікавлених сторін, за умови їх відмови від насильства. В результаті цих домовленостей Ірландська Республіканська Армія заявила про припинення вогню.						
Це було велике зрушення в затяжному конфлікті і всі спостерігали за розвитком подій, але припинення вогню було недовгим.  9 лютого 1996 року «неочікувано» вибухнув новий теракт, організований членами Ірландської Республіканської Армії , премиря  було зірване. Чергове загострення ситуації змусило британську сторону почати переговори. З метою зірвати переговори IРA провела ряд терактів в 1997-1998 рр., проте 18 вересня 1998 р. заявила про припинення військових дій.	Неочікувано для всіх керівництво  ІРА відмовилися повністю від насилля та розброїлися і перейшли на бік демократичного вирішення проблем.							Певний внесок у примирення протестантів і католиків Північної Ірландії зробили ООН, ЄС, Рада Європи. Але Рада Безпеки ООН так і не ухвалила рішення про введення в Ольстер миротворчих сил, оскільки проти цього заперечував її постійний член – Велика Британія. Завдяки новій програмі, затвердженій Європейською комісією, Північна Ірландія отримала 2,7 млрд. євро для свого економічного і соціального розвитку в 2000-2006 рр., що дуже важливо для британського уряду, оскільки певною мірою знімає з нього тягар економічної допомоги провінції.							Наступний крок – 1 серпня 2007 року офіційно завершена операція британської армії з підтримки порядку в Північній Ірландії (Ольстері), яка тривала 38 років.												Але, незважаючи на всі кроки до стабілізації ситуації, допомоги країн, політичні угоди, конфлікти як і раніше залишається невирішеним.		Хоча сьогодні в Північній Ірландії вже немає попереднього рівня насильства, тут залишились окремі радикальні й екстремістські елементи Конфлікт у Північній Ірландії далеко не вичерпаний, про що свідчать сутички у Белфасті. Незважаючи на всі зусилля політиків, й насамперед британського прем‘єра Девіда Камерона, першого міністра республіки Пітера Робінсона та його заступника Мартіна Макгіннеса, насильство ще спалахує на вулицях . 	
Сьогодні в суспільно-політичному полі британсько-ірландських відносин домінує Брексіт як тема, що розділяє держави у поглядах. Белфастська угода призвела до зменшення напруги у відносинах між сегментами Північноірландського суспільства, але через Брексіт усі напрацювання мирного врегулювання конфлікту опиняються під загрозою, оскільки Брексіт призводить до невизначеності, нестабільності ситуації та викриває крихкість британсько-ірландських відносин.
        Багато вчених розділяє думку, що Брексіт слугує фактором погіршення відносин між Британією та Ірландією через втрату ЄС у ролі механізмуь врегулювання конфлікту. Значна частина літератури щодо конфлікту в Північній Ірландії присвячена впливу ЄС на врегулювання конфлікту та зосереджується на інтеграції як головному інструменті впливу на покращення відносин між державами. Думки, що інтеграція в ЄС позитивно вплинула на залагодження конфлікту та інтеграцію конфліктуючих спільнот починаючи зі вступу в ЄС 1973 рр., дотримуються К. Хайвард, Т. Сальмон, С. Бірне, Е. Таннам.
      Інша частина сучасних досліджень охоплює загальний вплив Брексіту на суспільно-політичну систему світу. Так, досліджується, наприклад, питання дезінтеграції. Б. Розамонд описує дезінтеграцію як визначений результат процесу або як процес, що призводить до невизначеного результату. У першому випадку можна говорити про припинення існування ЄС як суттєвої організації, повернення європейських міжнародних політик до доінтегративного стану, а також, можливо, заміна ЄС іншими політичними форматами. Саме Брексіт здіймає питання європейської дезінтеграції, відкриваючи скриньку Пандори. І хоча дезінтеграція сприймається в першу чергу як наслідок Брексіту для ЄС на міжнародному рівні, можна чітко простежити наслідок дезінтеграції і для окремих країн, в даному випадку для ситуації в Північній Ірландії. Без європейської інтеграції важчає комунікація за відсутності спільного форуму – двостороннє порозуміння доводиться налагоджувати перш за все один на один. Крок назад у творенні європейської ідентичності – крок назад у порозумінні суспільств Британії та Ірландії, відповідно, зменшується площина спільних цінностей та спільного в ідентичності католиків та протестантів.
	В 2005 р. у Північній Ірландії відбулися наймасштабніші заворушення за останні 10 років. Ситуація в Белфасті різко загострилася після того, як уряд змінив маршрут традиційного параду протестантів, заборонивши їм проходити католицькими районами. До сьогоднішнього дня ситуація в Північній Ірландії розпалюється перед щорічним парадом 12 липня, в якому беруть участь тисячі членів протестантського ордену оранжистів. Оранжисти (Orange Order) є найчисленнішим протестантським орденом Ірландії. 			Його було створено в 1795 р., він налічує понад 75 тисяч членів як у Північній Ірландії, так і в Ірландській Республіці Нова хвиля протестів розпочалася в грудні 2012 р., причиною мітингів і зіткнень стало рішення міської ради Белфаста, що передбачає заборону на вивішування державного прапора Великобританії над ратушею в несвяткові дні.					 Символічні питання на кшталт підняття прапору часто-густо створюють напруженість у Північній Ірландії, де пліч-о-пліч живуть пробританські протестанти-юніоністи та католики, які хочуть увійти до складу Ірландії. 		Молоде покоління Північної Ірландії стоїть перед складним вибором. При сповільненні темпів виробництва та зростанні безробіття у молоді часто немає іншого вибору, як згадувати старі звички та виходити з протестами на вулиці. Тоді, як більша частина людей прагне миру та спокою.				Але і зараз останнім часом нові хвилі жорстокості. Особливо на фоні виходу Великої Британії з ЄС та стресу від нової пандемії.	 Старі проблем ще існують між католиками та протестантами. В 21 столітті відбуваються жахливі речі: хаос, протистояння, багато людей поранено.	           Напади  розпочалися  29 березня у лояльному до Британії місті Лондондеррі, але далі поширились на Белфаст, Каррікфергюс, Ньютаунаббі та Баллімену. Деякі з цих районів мають дуже низький рівень освіти.		Також там збройні формування все ще мають значний вплив (Ольстерська асоціація оборони та Ольстерські добровольчі сили). Саме вони завдають “незліченних збитків громаді та залякуючи райони, каже місцева поліція.								Часто дітей та дорослих змушують брати участь у нелегальних діях. Саме ці організації, лояльні до Лондону, закликали Бориса Джонсона відкликати підтримку Угоди 1998 року. А дехто вже це зробив.А до 7 квітня бої йшли біля так званої “Стіни миру” на заході Белфасту. Вона розділяє райони католиків та протестантів. Її ворота були розбиті, кілька годин точився безлад. Борис Джонсон змушений тепер боротися з новою проблемою: найгіршим насильством у Північній Ірландії за багато років. Це занадто близько, щоб комфортно пережити. Основні проблеми не вийде швидко  вирішити. 								Досі продовжуються сутички, тепер фактично ми бачимо “активістів” і з протестантського боку, і з католицького , досі нема консенсусного рішення чи заяви від місцевої влади, яка вкотре обіцяла зустрітися із політичними представниками юніоністів.					Ситуація досі напружена і досі не має якогось нормального напрямку до деескалації та вирішення проблеми.
    Скільки років потрібно на те, щоб відносини між колишнім імперським володарем та колишньою колонією стали взаєминами двох рівноправних держав. Ірландська республіка здобула незалежність від Британії   1922  року.
             Саме ірландською, а не англійською мовою починала свою ключову промову королева Єлизавета Друга, перебуваючи у травні в Ірландії. Це приємно вразило багатьох ірландців навіть попри те, що сторіччя британського панування призвели до фактичного вимирання ірландської мови на історичній батьківщині.
            У час різдвяних свят ірландське телебачення демонструвало документальний фільм присвячений першому за 100 років візиту британського  монарха  в  Ірландію.
            В спеціальному коментарі прем’єр-міністр Девід Камерон наголосив, що візит кардинально змінив характер міждержавних взаємин.
«Ці справжні взаємини, що налагоджувалися між британським та ірландським народом роками, тепер отримали можливість розквітнути.
           Найпотужніші політичні сили республіканців – католиків, які виступають за возз’єднання з Ірландською республікою, та лоялістів – протестантів, які наголошують на своїй вірності Британії, разом беруть участь в регіональному самоврядуванні Ольстера, хоч і бачать завдання своєї діяльності, коли йдеться про майбутній статус території, абсолютно протилежно.
              Співпраця Лондона і Дубліна останніх років привела до того, що ця боротьба хоч не припинилася, але перейшла зі збройної майже повністю у політичну  площину.
               Політика, звичайно ж переплетена з економікою. Ірландія є 5-им найбільшим у світі ринком для британського експорту. Британські банки тримають ірландських активів на 50 мільярдів фунтів.
              Саме тому, коли Ірландія, яка запровадила у себе євро, опинилася нещодавно в економічній скруті, Британія погодилася виділити окремий кількамільярдний пакет допомоги.								Однак, зауважимо,що у питанні політичної інституціоналізації сепаратизму у Шотландії та Північній Ірландії,сьогодні вирішальну роль відіграють активність політичних еліт регіонів. 					Саме тому, мінімальний поріг переваги тільки підкреслює серйозність ситуації та обумовлює потребує негайної уваги до Шотландії та Північної Ірландії з боку Лондона.
3.2 Brexit - початок нового шляху розв’язанння релігійно-політичного конфлікту в Північній Ірландії

           Конфлікт розпочався аж з кінця 1960 року і тривав до 1998 року до  підписання Белфатської угоди. Однак ця угода лише знизила напругу, позаяк міжконфесійний та міжетнічній розкол досі не подолано, вищезгадані інституції не користуються підтримкою в католицької громади, процес роззброєння затягнувся – в Північній Ірландії продовжують діяти протестантські та католицькі парамілітарні організації, зокрема окремі течії ІРА. Це створює підґрунтя для відновлення конфлікту в майбутньому	.		 Суть конфлікту – це небажання ірландських націоналістів (переважно католиків) у Північній Ірландії, що належить до Великої Британії, об'єднатися з незалежною Ірландією, при одночасному переслідуванні з їхнього боку юніоністів, які прагнули зберегти край у межах Сполученого Королівства. Окрім того, між цими групами здавна існувала неприязнь. Конфлікт точився як у мілітарному (чи парамілітарному), так і в політичному вимірі. До конфлікту було втягнуто політиків та політичних активістів з обох сторін, парамілітарні організації республіканців та юніоністів, а також сили безпеки Великої Британії та Республіки Ірландії. 		
Але і зараз не все спокійно і конфлікт не вщухає. У новій реальності причиною для збурення міг стати будь-який епізод. Наприклад – похорон Боббі Сторі, який помер 30 червня 2020 року.
     Окрім дезінтеграції, розглядається також соціальний та політичний вплив Брексіту на інші території Сполученого Королівства – Шотландію та Уельс. Зокрема, існує думка про те, особливий статус Північної Ірландії та вихід Британії з ЄС можуть спровокувати амбіції інших частин також відділитись або вимагати окремого статусу. Д.Біррел та А.М. Грей розглядають як по-різному проголосували території Сполученого Королівства щодо Брексіту: членство в ЄС користується більшою підтримкою в Шотландії та Північній Ірландії, ніж у Англії та Уельсі. За твердженнями вчених, вплив Брексіту на території Сполученого Королівства та Північної Ірландії стосуються кількох сфер суспільно-політичного життя: а) Після Брексіту буде помітно зменшена кількість програм ЄС, що спрямовувались на рівність та міжкомунальну комунікацію; б) існує ризик потенційного впливу на уряди Шотландії, Північної Ірландії, Уельсу у зв’язку з тим, що раніше ЄС надавав підтримку щодо соціальної політики на цих територіях (зокрема, фінансування агрокультури, регіонального розвитку та сільських районів, а вони є більш залежними у цих сферах, ніж Англія. Відтак, здіймається питання пріоритетності фінансування галузей ; в) економічний вплив; г) фінансові наслідки для делегованих урядів; д) Брексіт провокує специфічні питання щодо Північної Ірландії, як от сухопутний кордон.
Існує суспільно-політичний інтерес і щодо того, як Брексіт впливає і на саму Британію – як зміниться її політика, наприклад? Так, А. Апплебаум дискутує про очікування виборців, які голосували за Брексіт, та про реальність політики, з якою їм довоодиться зіштовхуватись. Наприклад, багато виборців «за» вважали, що з Брексітом значно зменшиться імміграція, проте, багато іммігрантів до Сполученого Королівства та Північної Ірландії не знаходяться під впливом законів ЄС (з Африки, Південної Азії, наприклад). Відтак, Брексіт не викорінить цю проблему – для цього необхідно втілювати урядові політичні програми Великобританії. Іншими факторами впливу Брексіту на політичне життя Британії є: зменшення політичного впливу Британії на решту світу; послаблений вплив партійної структури Британії (велика частина населення не є представленою парламентськими лідируючими партіями, оскільки робота консервативної партії зводиться до виходу Британії з ЄС, а в партії лейбористів домінують євроскептики. Відтак, позиція тих, хто за подальше членство в ЄС, фактично не є представленою у парламенті).
Актуальні дослідження фокусуються також на впливі Брексіту на британсько-ірландські відносини (в рамках чого досліджується непрямий вплив ЄС на мирне врегулювання конфлікту). Зазначимо, що значний період (70-90-і рр. 20 ст.) британсько-ірландських відносин є малодослідженими в науці з огляду на те, що існувало мало матеріалів, оскільки обидві держави приховували інструменти пропаганди, що використовувались. Погіршення британсько-ірландських відносин після референдуму щодо Брексіту досліджують Е. Таннам, Дж. О’Бреннан, Дж. Стівенсон . Ситуацію на острові Ірландія досліджують також М. Мерфі, М. Браніфф та Софі Вайтінг, чиїми головними твердженнями є політична дестабілізація та роздрібненість регіону, а також демократична відповідальність (наприклад, відповідальність за референдум як за демократичний принцип – форму суспільного вибору в ухваленні політичних рішень).
Не можна не відмітити часткову заангажованість літератури лише негативним впливом Брексіту та викликами, які він породжує. Дж. Тодд висловлює менш поширену в суспільно-наукових колах думку про так званий стимулюючий ефект Брексіту для британсько-ірландських відносин. Вчена вважає, що аналітичне дослідження труднощів у зв’язку з Брексітом є проблематичним, якщо не брати до уваги політику ідентичності. Так, вона відхиляє однорідність ідентичності та зосереджується на динаміці концепту.
У червні минулого року в Ірландії діяли одні з найбільш жорстких коронавірусних карантинних обмежень у Європі. На той момент обмеження на відвідування поховальних процесій складало лише 20 людей.
Це не завадило майже двохтисячному натовпу зібратися провести в останню путь відомого республіканця. Процесію також відвідали декілька десятків представників партії Sinn Féin, серед яких заступниця першого міністра Північної Ірландії Мішель О'Ніл, голова партії Мері Лу Макдональд та найвідоміший колишній лідер партії (також, за переказами, активіст парамілітарних рухів) Джері Адамс. Це викликало обурення юніоністів, почалися заклили про відставку головного констебля Північної Ірландії, протести переросли у сутички з поліцією.
Головними сферами, на які впливає Брексіт, є:
1) Правово-політична сфера; 
Мається на увазі, зокрема, конституційне врегулювання статусу Північної Ірландії. Крім цього існує загроза положенням Белфастської угоди у зв’язку з тим, що ЄС мав бути частиною основи Угоди Страсної п’ятниці. Відтак, положення щодо ЄС становлять частину Стовпів 2 та 3 угоди. Загроза Брексіту полягає і в ефекті доміно: одразу після референдуму щодо Брексіту «Шинн Фейн» закликали до голосування щодо возз’єднання Ірландії з метою лишити Північну Ірландію в ЄС. Подібні заклики можна було спостерігати і в Ірландії від провідних політичних партій) , а від’єднання території від Британії може провокувати інші наслідки – сецесіоністські заклики Шотланді, наприклад, що завдає прямого удару по авторитету Англії.
2) Економічна сфера;
Виникають складнощі вільного пересування людей та товарообігу у зв’язку з особливим географічним положенням північної Ірландії та все ще триваючого мирного процесу – у випадку виходу Британії з митного союзу на кордоні Північної Ірландії та Ірландії виникнуть пункти пропуску задля необхідності тарифікації товарів, що надходитимуть в Сполучене Королівство Великобританії та Північної Ірландії, а також навпаки, з Британії на територію ЄС та митного союзу. Брексіт впливає на економічну ситуацію в Ірландії, оскільки та сильним чином залежить від Сполученого Королівства як партнера по торгівлі. Зокрема, близько 17% усього експорту Ірландії прямує до Британії; Ірландія отримує з Британії близько 14% імпорту. М. Мерфі наводить дані Відкритого університету бізнес-школи та Асамблеї Північної Ірландії: економічний прихід Північної Ірландії буде на 3% нижчим у випадку виходу Британії з ЄС316
3) Сфера кордону та міжкордонної кооперації;
Потенційні складнощі між Ірландією та Північною Ірландією полягають у міжкордонній кооперації Північно-Південної Ради Міністрів, заснованої Белфастською угодою, а також інституцій спільного врядування щодо низки політик. Встановлення кордону є прямою небезпекою відновлення активної фази конфлікту, оскільки можуть виникнути сутички незгодних з ним саме на кордоні – кордоні між Північної Ірландією та Ірландією, тобто на зовнішньому кордоні ЄС.
4) Британсько-ірландська міжурядова кооперація.
Є важливою з огляду на врегулювання питань кордону та дотримання концепту Белфастської угоди, за яким Ірландський уряд виступав у ролі захисника ідентичності католицького населення у Північній Ірландії, а Британський – відповідно представляв інтереси та забезпечував дотримання прав протестантського населення півночі острову. Подібна стратегія заохотила націоналістів та юніоністів кооперувати та шукати компроміс. ЄС забезпечив форум для спільної комунікації та неформальних обговорень, коли можна було обговорити питання Північної Ірландії. Разом з тим, Британія та Ірландія поділяли погляди на багато політик ЄС, зокрема на політику податків або соціальну політику. Брексіт як процес передбачає завершення такого формату міжурядової співпраці.
Сучасний етап британсько-ірландських відносин характеризують як найбільш напружений від початку 1980-их років з огляду на повернення політичної риторики, що було зникла на межі 90-их. Одну з причин цього явища пов’язують з відносинами між політиками та рівнем взаєморозуміння між ними. Так, службовці обох держав вбачали відсутність хімії між Терезою Мей та Лео Варадкар у порівнянні з тісною співпрацею Тоні Блер та Берті Агерн. Тісну співпрацю можна було помітити і між Девідом Камерон, прем’єр-міністром Британії до Мей, та Ендою Кенні, прем’єр-міністром Ірландії у 2011-2017 роках. Девід Камерон та Енда Кенні поліпшили міждержавні відносини інституціоналізацією британсько-ірландських зустрічей на щорічних самітах, а ледь не головним досягненням стали візит королеви Єлизавети до Ірландії та президента Ірландії Майкла Гіґґінса до Сполученого Королівства Великобританії та Північної Ірландії. Фактор міжособистісного взаєморозуміння є важливим, хоча і недооціненим.
У січні 2020 р. Велика Британія офіційно залишила Європейський Союз, взявши в ньому участь протягом 47 років.
Для того, щоб зрозуміти, яким чином вплине Brexit на конфлікт у Північній Ірландії, необхідно коротко схематизувати його передісторію та окреслити нинішній стан. На острові Ірландія представлені дві держави – Республіка Ірландія, під юрисдикцією якої перебувають близько п'яти шостих острова, і Північна Ірландія, яка є частиною Сполученого Королівства, і під юрисдикцією якої перебуває решта території острова. Відкритість кордону між Республікою Ірландія та Північною Ірландією в межах ЄС та безперешкодність руху товарів, послуг, робочої сили та капіталу (4 свободи економічної інтеграції ЄС) були головними засадами миру та етнополітичної стабільності у цьому конфліктогенному регіоні.    
         Запровадження після Brexit прикордонного контролю між Північною Ірландією та Республікою Ірландією може призвести до відновлення конфлікту між католиками, які виступають за возз’єднання з Ірландією, і протестантами, які прагнуть залишатися у складі Великої Британії. 		В такий спосіб у Ірландії на цілі століття були закладені підвалини релігійного, этноконфесійного конфлікту за участю двох церков: офіційної протестантської англіканської та неофіційної католицької, яка зазнавала переслідування з боку англійської влади, однак визнавалася і сповідувалася більшістю населення Ірландії. 	За твердженням аналітиків, наслідки Brexit викликають серйозне занепокоєння, оскільки поліція по обидва боки ірландського кордону заявила, що вихід Великої Британії з ЄС ставить під загрозу безмитну торгівлю через кордон і може призвести до розпалювання насильства невеликими націоналістичними та релігійними парамілітарними угрупуваннями, що продовжують діяти в країні попри врегулювання етнополітичного конфлікту в 1998 р. Відновлення прикордонного контролю в умовах залежності економік Республіки Ірландія і Північної Ірландії від вільного переміщення може призвести не лише до напруженості, а й актуалізувати ще одну проблему – об’єднання двох держав о. Ірландія.            
 Оскільки Північна Ірландія, яка входить до складу Сполученого Королівства Великої Британії та Північної Ірландії, вийшла зі складу ЄС, тоді як Республіка Ірландія в ньому залишилася, а возз’єднання двох держав могло б розв’язати проблему кордону і покласти край Ольстерському етнополітичному конфлікту, породженому експансіоністською, недемократичною британською політикою .					Членство в ЄС може розглядатися як чинник, що відіграє як інтеграційну, так і дезінтеграційну роль залежно від політичного та геополітичного контексту.										 Наразі ситуація виглядає такою, що відмова в будь-якій формі від встановлення жорсткого кордону з Республікою Ірландія після виходу Сполученого Королівства з ЄС послабить конституційну силу союзу Північної Ірландії з Великою Британією, позаяк Північна Ірландія матиме особливий статус, а отже посилить дезінтеграційні тенденції в державі, але знизить ризик відновлення Ольстерського етнополітичного конфлікту [20].
Дослідивши причини, перебіг подій і вихід з ЄС можна зробити висновок , що є позитивні і негативні наслідки.
Почнемо з негативних :
· необхідність переорієнтації виробництва –в будь-якому разі вихід з об’єднання, яке має спільну економічно політику пов’язаний зі скасуванням преференційних умов торгівлі та інвестицій;
· продукція з країн, що раніше були партнерами, стає дорожчою та не має переваги  перед світовими аналогами;
· функціонування Сполученого Королівства за межами ЄС матиме «економічно руйнівні» наслідки, оскільки воно втратить всі привілеї і буде змушене знову налагоджувати торговельні контакти, які можуть не бути настільки вигідними, як раніше;
· позбавлення вільної торгівлі;
· експорт товарів та податки при везені товарів збільшиться, що призведе до підвищення цін на кінцеву продукцію і звісно зменшить на неї попит;
· порушення соціальної та політичної стабільності;
· напружене становище в країні (пов’язані з переорієнтацією на інші ринки,особливо труднощі з торговельними партнерами, що не входять до ЄС, провокують економічні застої, а невизначеність подальшого курсу держави спричиняє невпевненість населення);
· масові протести, мітинги;
Тим не менше, усвідомлюючи очевидні втрати, окремі країни обирають курс на дезінтеграцію, і це пов’язано, перш за все, з наявними перевагами дезінтеграції, серед яких можна виділити такі: 
· вільний вибір політики, не обмежений умовами та цінностями інтеграційного об’єднання – ЄС як потужне інтеграційне об’єднання існує для забезпечення багатьох спільних цілей, що в ряді випадків змушує держави поступатися національними інтересами;	           - Велика Британія трималась осторонь від багатьох інтеграційних сфер, не була зацікавлена в поглибленні інтеграції і переважно орієнтувалась на національні інтереси (це можна побачити в тому, що Об’єднане Королівство відмовилось свого часу від спільної європейської валюти, шенгенської зони, тісної співпраці в галузі правосуддя та внутрішніх справ). 
Отже, процес дезінтеграції звільняє країну від зобов’язань та дозволяє зосередитися на інтересах власної країни :можливість відстоювання інтересів національних виробників та споживачів – при проведенні вдалої торговельної, монетарної та фіскальної політики держави, відмова від існуючих торговельних угод дозволяє поновити тарифні бар’єри, захистити національних виробників від конкуренції та відновити економічну стабільність в економіці,збереження культурних цінностей і традицій – Велика Британія дуже пишається своїм минулим, в якому вона була супердержавою, імперією та домінуючим гравцем на міжнародній арені.	У зв’язку зі значними міграційними процесами на території держави відбувалось поширення іноземних  культур, традицій і вірувань, що на думку багатьох доволі консервативних британців спричиняє пригнічення національної культури. 
Дослідники дезінтеграційних процесів вказують, що ці процеси «дозволяють зберегти власні культурні цінності та особливості національних традицій, без необхідності доводити до уніфікації» 					Щодо наслідків для самого ЄС, то «брексіт» став свідченням значної економічної та соціально-політичної кризи, яка в останні роки охопила майже всі сфери життєдіяльності, що ставить під сумнів доцільність та саму цінність інтеграційних процесів в Європі. В окремих країнах ЄС останнім часом активно почали розповсюджуватись дезінтеграційні гасла, що підривають солідарність країн ЄС, їхню готовність до узгоджених політичних дій. Тобто найбільшу загроза для ЄС вбачається в тому, що «брексіт» може спровокувати аналогічні дезінтеграційні процеси в інших європейських країнах. Крім того, Сполучене Королівство сплачує значну суму внесків до європейського бюджету, а отримує в два рази менше (12 мільярдів фунтів стерлінгів проти 6 мільярдів).Після виходу Великобританіїзі складу ЄС задля забезпечення належного фінансування об’єднання внески країн -членів повинні будуть збільшені, що однозначно не буде сприйнято ними позитивно. 			Отже, оцінити наслідки «брексіту» в абсолютних величинах досить важко – можливо приблизно підрахувати доходи Британії до початку процесу виходу з ЄС та після, проте оцінити вартість політичного суверенітету, культурної та соціальної незалежності неможливо.
За твердженням аналітиків, наслідки Brexit викликають серйозне занепокоєння, оскільки поліція по обидва боки ірландського кордону заявила, що вихід Великої Британії з ЄС ставить під загрозу безмитну торгівлю через кордон і може призвести до розпалювання насильства невеликими націоналістичними та релігійними парамілітарними угрупуваннями, що продовжують діяти в країні попри врегулювання етнополітичного конфлікту в 1998 р. [5]. Відновлення прикордонного контролю в умовах залежності економік Республіки Ірландія і Північної Ірландії від вільного переміщення може призвести не лише до напруженості, а й актуалізувати ще одну проблему – об’єднання двох держав о. Ірландія. Оскільки Північна Ірландія, яка входить до складу Сполученого Королівства Великої Британії та Північної Ірландії, вийшла зі складу ЄС, тоді як Республіка Ірландія в ньому залишилася, а возз’єднання двох держав могло б розв’язати проблему кордону і покласти край Ольстерському етнополітичному конфлікту, породженому експансіоністською, недемократичною британською політикою [7]. Членство в ЄС може розглядатися як чинник, що відіграє як інтеграційну, так і дезінтеграційну роль залежно від політичного та геополітичного контексту [8, с. 188]. Наразі ситуація виглядає такою, що відмова в будь-якій формі від встановлення жорсткого кордону з Республікою Ірландія після виходу Сполученого Королівства з ЄС послабить конституційну силу союзу Північної Ірландії з Великою Британією, позаяк Північна Ірландія матиме особливий статус, а отже посилить дезінтеграційні тенденції в державі, але знизить ризик відновлення Ольстерського етнополітичного конфлікту










ВИСНОВКИ
 Релігійний конфлікт як різновид культурного конфлікту (поруч із етнічним) є конфлікт, в якому релігія відіграє провідну роль. Твердження про те, що релігія піддається конфлікту, є занадто абстрактним і вимагає деталей. 
Релігійні конфлікти можна розділити на три основні категорії: 
(a) міжрелігійні конфлікти між послідовники двох різних релігій або між послідовниками однієї і тієї ж релігія, але різні конфесії; 
(b) конфлікти в рамках однієї і тієї ж релігії визнання між членами та дійовими особами різних "фракцій"; фактори диференціюванням у цьому випадку може бути: ставлення до місця та ролі релігія в суспільному житті (наприклад, поділ на вимогливих фундаменталістів застосовувати виключно релігійні принципи в соціальному та поміркованому житті послідовники даної релігії, які визнають верховенство права вибору особи життя відповідно до релігійних вірувань) або ставлення до релігійної реформи; 
(c) конфлікти між релігійною громадою та проголошеним світським суб'єктом атеїзм або релігійна байдужість, що може бути або урядом даної штати та друга частина спільноти.
Ключовими складовими ольстерської проблеми є, насамперед, протилежність підходів католицької і протестантської громад до визначення конституційного статусу Північної Ірландії та прав католицької меншини, а також нерівність соціально-економічного становища громад. Розвиток протестантів і католиків на різних щаблях ольстерської політичної і соціально-економічної ієрархії посилю¬вався їхньою приналежністю до різних культур, в основі чого лежали відмінності етнічного походження, релігії, отриманої освіти і вихо¬вання. Представники кожної громади відвідували свою церкву, “свою” школу, що сприяло формуванню різної самосвідомості протестантів і католиків. В умовах тривалого і гострого політичного протистояння ці відмінності релігійно-культурного плану сприяли інкапсуляції кожної з громад, що поглиблювало розкол ольстерського суспільства. А спроби радикальних угруповань досягти своїх цілей шляхом застосування зброї створювали ще одну важливу для всіх проблему – проблему безпеки.
Якщо порівняти нинішню ситуацію із ситуацією в Церкві в Ірландії тридцять років тому, можна побачити, що Церква зараз переживає великий спад популярності. Якщо, з іншого боку, ми розширюємо контекст і розглядаємо більш тривалий період історії Ірландії, ми бачимо, що ситуація не така вже й погана.
   З багатьох точок зору, ситуація в Ірландії сьогодні набагато краща, ніж була п'ятдесят років тому. Поліпшився рівень життя, стає менше бідності, менше людей доводиться емігрувати "за хлібом". Нова Ірландія має багато можливостей та великий енергетичний потенціал. Ця нова ситуація створює нові виклики для Церкви. Втрата Церквою свого привілейованого становища, а також те, що вона ще не знайшла свого місця в новому суспільстві - це хворобливі явища, але я вважаю, що Церква в Ірландії зараз переживає якийсь болісний "святий час".
Парадокс нестабільності полягає передусім у тому, що Белфастська угода 1998 року фактично завершила конфлікт між державами і дійсно призвела до зменшення напруги та конфліктності. Проте, понад 20 років після підписання мирного договору спільноти, з яких почався конфлікт, досі не є інтегрованими у сіспільстві, проживають доволі дистанційно. Під словосполученням «Брексіт як виклик» мається на увазі передусім той факт, що раніше не велась мова про дезінтеграцію ЄС та так зване «розлучення» з ЄС. Брексіт слугує фактором погіршення відносин з огляду на низку причин:
1) ЄС перестає бути простором, що об’єднував держави в т.ч. в неформальній обстановці; 
2) правово-політична сфераопиняється під загрозою – ускладнюється конституційне врегулювання статусу Північнї Ірландії; 
3)економічна сфера – виникають складнощі врегулювання вільного пересування людей та товарів та врегулювання питання кордону між Ірландією та Північною Ірландією (пропускні пункти на кордоні тощо); 
4) Кордон та міжкордонна кооперація виступають окремою сферою, на яку Брексіт чинить вплив; 
5) британсько-ірландська міжурядова кооперація зазкає складнощів у зв’язку з труднощами дотримання Белфастської угоди. Брексіт фактично завершує той формат співпраці, передбачений угодою 1998 р.
 Можна зробити висновок, що Brexit безумовно, матиме значний вплив на ситуацію в ЄС та на його майбутнє. Після виходу Великої Британії, яка є одним з політичних та економічних лідерів об’єднання, ЄС очікуватимуть докорінні зміни, в першу чергу, в його організації та політиці. 
Найбільшою загрозою, яка виникає внаслідок сецесії Британії, є можливий розпад об’єднання. Новітні геополітичні та геоекономічні процеси, що відбуваються на європейському континенті «змотивували» лідерів ЄС до пошуку рішень у подоланні глобальних викликів, які стають більш, ніж очевидними. 
Виявлено, що вихід Великої Британії зі складу ЄС є формою прояву глобальної тенденції до відродження елементів ізоляціонізму у МЕВ; встановлено, що напрацювання Єврокомісії та уряду Британії щодо подальшої співпраці Євросоюзу та Великобританії можуть бути використані у виробленні моделей співробітництва країн Східного партнерства з ЄС у майбутньому.










СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ

1. Амелин В.В. Проблемы предотвращения межэтнических конфликтов (международный опыт): [Электронный документ] -   (http://www.mininform.orb.ru/books/opyt/amelin.htm) 
2. Асалыоглу А. Ближний Восток в тупике радикализма. [Электронний ресурс]. Режим доступу: https://interaffairs.ru/jauthor/material/1469 
3. Баркалова І. М. Теоретичні моделі розвитку європейської інтеграції у 40 – 70-х роках ХХ ст. / І. М. Баркалова. // Наука. Релігія. Суспільство. 2013. – №1. – С. 9-16.
4. Бармин Ю. Схватка титанов: дипломатический спор Саудовской Аравии и Ирана. [Электронний ресурс]. Режим доступу: http://russiancouncil.ru/inner/?id_4=7117#top-content 
5. Бирюков И.Д. Ольстер – кризис британской империалистической политики.  1968-1984 гг. - М. : Мысль, 1985. - 260 с. 
6. Богатуров А.Д., Аверков В.В. История международных отношений 1918-2003 гг. в 3 томах: учебное пособие для студентов вузов. [Электронний ресурс]. Режим доступу: http://www.diphis.ru/istoriya_mejdunarodnih_otnosheniyc1.html
7. Волков Т. Витоки, еволюція та сучасний стан "ольстерської проблеми" / Т. О. Волков. // Історичний архів. – 2012. – №8. – С. 10-14.
8. Волкова Г. И., Тадевосян Э. В. Государство автономий и политика регионального автономизма в современной Испании// Право и политика. — 2001.-№1.-С. 33 - 44 
9. Голобородов К. В. Громадянська війна в Ірландії — частина Ірландської революції (1922–1923 рр.) / К. В. Голобородов //
10. Голубов О. «Нова ІРА» взяла відповідальність за вбивство журналістки у Північній Ірландії [Електронний ресурс] / Олександр Голубов //
11. Горбатюк Е.С. Североирландский конфлікт: некоторые особенности // ПОЛИТЭКС. 2014. Т. 3. № 3. С. 240-247. 4. Александрович Л. Конфлікт в Північній Ірландії: загрози ескалації // Міжнародні відносини і туризм: сучасність та ретроспектива. 2013. Вип. 3. С. 4-7. 
12. Гордієнко М. Г. Політичний конфлікт як спосіб існування соціуму / М. Г. Гордієнко. // Наукові записки Інституту політичних і етнонаціональних досліджень ім. ІФ Кураса НАН України. – 2008. – №41. – С. 7-15.
13. Грибин Н.П. Трагедия Ольстера.  - М. : Междунар. отношения, 1983. - 224 с. 
14. Губар О. Мей обіцяє уникнути кордону між Ірландією та Північною Ірландією [Електронний ресурс] / Олена Губар // Deutsche Welle. –
15. Данилюк І. В. Етнічна ідентичність як соціокультурний і соціальнопсихологічний феномен / Іван Васильович Данилюк. // Вісник Одеського національного університету. – 2009. – №14. – С. 155-162.
16. Дмитриева О. Конфликты без обобщений. В Ирландии решают проблему Ольстера // Российская газета. – 2004. - № 3654. 15 декабря. – С. 9.
17. Життя після Brexit. 10 знакових наслідків виходу Британії з ЄС для країни, Європи та всього світу [Електронний ресурс] // Новое Время. – 2020. 
18. 	Задоя А. О. Міжнародні інтеграційні та дезінтеграційні процеси: суперечливі наслідки / А. О. Задоя, А. П. Боцула // Академічний огляд. – 2017. – №1(46).   	
19. Зеленков М.Ю. Религиозные конфликты: проблемы и пути их решения в начале XXI века (политико-правовой аспект). – Воронеж: Воронежский государственный университет, 2007. – 244 с.
20. Зеркин Д.П. Основы конфликтологии: курс лекций. – Ростов-н/Д: «Феникс», 1998. – 480 с.
21. Історіосфера: матеріали Чотирнадцятої наукової конференції викладачів, здобувачів вищої освіти та молодих учених
22. Ковач О. Ірландський «бек-стоп» як камінь спотикання на шляху виходу Британії з ЄС // Радіо «Свобода». URL: https://www.radiosvoboda.org/a/ 30198841.html. 
23. Конфликт в Северной Ирландии // Центр Льва Гумилева. URL: https://www.gumilev-center.ru/konflikt-v-severnojj-irlandii/. 6. Second Report, November 2019 // Independent Reporting Commission. URL: https://www.ircommission.org/sites/irc/files/media-files/IRC%20-%202nd%20 Report%202019_1.pdf. 
24. Королева Єлизавета ІІ схвалила закон, який блокує Brexit без угоди [Електронний ресурс] // Радіо Свобода.  2019. 
25. Краев А. Удержать Белфаст: почему Британии все труднее сохранить  своем составе Северную Ирландию [Електронний ресурс] / Александр Краев // Европейская Правда. – 2020. – 
26. Краєв О. Реанімація конфлікту: чи стане Ірландія знову гарячою точкою // Європейська правда. URL: https://www.eurointegration.com.ua/ articles/2020/02/13/7106289/. 
27. Крушинський В. Е. Блер і проблема мирного врегулювання в Північній Ірландії / В. Ю. Крушинський. // Політичні проблеми міжнародних відносин. – 2014. – №123. – С. 4-15.
28. Кухалейшвілі Г. Ірландський фактор: Чому м'який Брексит Терези Мей викликав кризу у Великій Британії [Електронний ресурс]
29. Ланцов С. А. Политическая конфликтология : учебное пособие. – СПб: Питер, 2008. – 320 с.
30. Людмила Александрович. // Міжнародні відносини і туризм: сучасність та ретроспектива. – 2013. – №3. – С. 4-7.
31. Малышева Д.Б. Религиозный фактор в вооруженных конфликтах современности. – М.: Наука, 1991. – 192 с.
32. Мартынова М.Ю. Балканский кризис: народы и политика. [Электронний ресурс]. Режим доступу: http://miris.eurac.edu/mugs2/do/blob.pdf?type=pdf&serial=1150729550739 
33. Митрофанова А.В. Религиозный фактор в мировой политике и проблема «цивилизаций». [Электронний ресурс]. Режим доступу: http://www.socionauki.ru/journal/articles/129831/
34. Монографія / С. В. Беренда. – Харків: Харківський національний університет імені В. Н. Каразіна, 2012. – 202 с.
35. Напалкова И.Е. Религиозный фактор в развитии Ольстерского конфликта во второй половие ХХ – начале XXI века.: [Электронный документ]   //Вестник Челябинского государственного университета. -  2009. -  № 38 (176). – С. 125–129.(http://www.lib.csu.ru/vch/176/019.pdf) 
36. Неприцький О. А. Великобританія: шлях до сепаратизму регіонів чи побудова «європейського дому»/ О. А. Неприцький // Наукові записки Вінницького державного педагогічного університету імені Михайла Коцюбинського. Серія: Історія: Збірник наукових праць. Вип.ІІ. – Вінниця, 2000.										
37. Орлова М. Е.   Северная Ирландия: опыт преобразований в расколотом обществе. - М: Наука, 1994. – 154 с.
38. Палінчак М. М. Європейські стандарти релігійної свободи / М. М. Палінчак // Науковий вісник УжНУ. Серія: Міжнародні відносини. – Ужгород, 2008. – № 2-3. – С. 163-167                                               
39. Південноукраїнського національного педагогічного університету імені К. Д. Ушинського. — Одеса : Університет Ушинського, 5–6 квітня 2019. — С. 144-148.
40. По результатам референдума Великобритания выходит из ЕС - официальные данные. [Електронний ресурс] – Режим доступу до сайту: http://zn.ua/WORLD/po-rezultatamreferenduma-velikobritaniya-vyhodit-iz-es-oficialnye-dannye-217160_.html                                                			        
41. Полякова Е.Ю.  Ольстер: истоки трагедии. – М. : Наука, 1982. - 167 с.
42. Потапейко П.О. Расклад и эволюция политических сил Северной Ирландии в период обострения конфликта (1969–1996 гг.) и на современном 206 этапе (1997 – 2000 гг.) // Белорусский журнал международного права и международных отношений. 2000. № 2. 74-81. 
43. Референдум в Великобритании: все, что надо знать о важном голосовании. [Електронний ресурс] – Режим доступу до сайту: http://www.ntv.ru/cards/1101/ 28 Міжнародний науковий вісник. Випуск 2(13). – Ужгород, 2016 7.
44. Султыгов А.Х. Этнополитический конфликт в Северной Ирландии: прошлое и настоящее // Новая и новейшая история. - 2006. - № 2. - С.168-173.
45. Филипович Л. О. Міжрелігійний діалог як один із пріоритетів державно-церковної політики: світовий та український контекст / Л. О. Филипович // Держава і церква:уроки минулого і проблема сьогодення: Матеріали міжнародної науково-практичної конференції. – Ужгород: Ліра, 2003. – С. 18-19.
46. Чевичалова Ж. В. Британська сецесія: черговий крок у непростих стосунках ЄС і Великої Британії // Європейська інтеграція в контексті сучасної геополітики : зб. наук. ст. за матеріалами наук. конф., м. Харків, 24 трав. 2016 р. – Харків, 2016. 	
47. Шапар А.Є.Імміграційна політика Великобританії: спадщина минулого - проблеми для майбутнього / А.Є. Шапар // Проблемний аналіз та державно-управлінське проектування. – 2010. – № 6.	
48.  Шемятєнков В.Г. Європейська інтеграція / В.Г. Шемятєнков. – М., 2003.   7.. Шемятєнков В.Г. Quo vadis Europa: Європейський союз перед історичним вибором / В.Г. Шемятєнков Європа. – М, 2002.                                       	        
49. Явір В.А. Етнополітична інтеграція та дезінтеграція у сучасному світі: політико-правовий концепт. Київ: Логос, 2018. 468 с
50. Яковюк І. В. Brexit: причини і наслідки британського референдуму // Європейська інтеграція в контексті сучасної геополітики : зб. наук. ст. за матеріалами наук. конф., м. Харків, 24 трав. 2016 р. – Харків, 2016.
