

Зміст
  Вступ……………………………………………………………………..…..3
I. Генеза основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму……………………………………...………………..………..6
II. Соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії в основних представниках………..……….…………..13
III. Особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх впив на сучасний екзистенціалізм…….…………………...38
Висновки……………………………………………………………...…….50
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ……………………………….56













Вступ
         Екзистенціалізм зародився в середині ХХ ст. і повністю змінив  свідомість людини. Людина  почала усвідомлювати себе як особистість, вона почала розуміти своє буття, стани своєї душі, мислення. Екзистенціалізм - загальний термін для тих філософів, які розглядають природу стану людини як ключову філософську проблему і які поділяють думку, що цю проблему найкраще вирішити за допомогою онтології.
        «Екзистенціалізм» як і «раціоналізм» та «емпіризм» – це термін, який є частиною  інтелектуальної історії.  Термін був  прийнятий як самоопис Жан-Полем Сартром, і завдяки широкому розповсюдженню післявоєнного літературно-філософського досвіду Сартра та його спільників, таких як Симона де Бовуар, Альбер Камю та Моріс Мерло-Понті – екзистенціалізм почали уподібнювати до культурного руху, який мов розквіт у Європі в 40-50-х роках. Основними визнаними філософами були: А. Камю, Карл Ясперс, Мартін Хайдеггер і Мартін Бубер, Жан Вал, Габріель Марсель, Хосе Ортега-і-Гассет та Мігель де Унамуно, Микола Бердяєв та Лев Шестов. Екзистенціалісти XIX століття, Серен К’єркегор і Фрідріх Ніцше, розглядалися як попередники руху. Екзистенціалізм був явищем філософським та літературним. Ідеї Ж.- П. Сартра були і є більш відомими через його вигадані твори (такі як, «Нудота  і відсутність виходу» ), ніж через його більш суто філософські, а в 1940-1950 роках знайшли групу письменників та художників які пов’язані з цим терміном: ретроспективно Ф. М. Достоєвський, Г. Ібсен та Ф. Кафка; в Парижі були Андре Гіде, Жан Жене, Андре Мальро та Самуель Беккет; до клубу належать норвежець Кнут Гамсун і румун Євген Іонеско; митців, таких як Альберто Джакометті і навіть абстрактних експресіоністів, таких як Джексон Поллок, Аршил Горький та Віллем де Кунінг, та режисерів, таких як Жан-Люк Годар та Інгмар Бергман, розуміли в екзистенційному плані.  Образ екзистенціалізму до середини 1970-х став стереотипом, який пародіювали у багатьох книгах і фільмах Вуді Аллена.
          Через це інколи люди мають припущення, що екзистенціалізм – це минулий культурний рух, а не філософська позиція.
Всі люди є окремими оригінальними особистостями, вони живуть своїм життям, але їм потрібно усвідомити своє існування, зрозуміти його суть, і тільки тоді кожна людина  пізнає справжню істину життя.
















Актуальність дослідження
На нашу думку, ця тема дуже актуальна. Життя людини частіше за все проходить непомітно, і за все життя  вона навіть не встигає зрозуміти своє справжнє призначення. Необхідно розглядати це питання, оскільки воно є важливим. Скоріше за все, воно є найважливішим для кожного з нас. Чи варто життя того, щоб прожити його і навіть не розуміти свого існування? Чи варто жити повністю занурюючись у повсякденність? Мабуть,  інколи потрібно вирішити та зрозуміти для самого себе для чого ти живеш і усвідомити себе як особистість.
Ця  проблема має дуже серйозно поставати в суспільстві, особливо теперішньому. Але на превеликий жаль, сучасні люди не приділяють їй достатню кількість уваги, вона залишається не повністю розкритою для кожного, як окремої, унікальної особистості. 
  Метою дослідження є розкриття особливості течії екзистенціалізму через призму аналізу соціально-політичних засад. 
Об’єктом дослідження є  екзистенціалізм як особливий напрям філософського осягнення буття людини.
Предметом дослідження є специфічні умови зародження та генези філософії екзистенціалізму.
          Завданням даної роботи є: 
· дослідити генезу основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму;
·  проаналізувати соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії;
·  окреслити особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх впив на сучасний екзистенціаліз.

I. Генеза основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму       
          Екзистенціалізм – це дуже широке визначення, головним центром вивчення якого є людина,  її проблеми, та труднощі існування в навколишньому світі. Перший раз про екзистенціалізм заговорили в кінці 20-х років XX ст. Більшість  вважала цей напрямок філософії безперспективним, але через невелику кількість часу він переріс у великий ідейний рух.
           Розрізняють атеїстичний і релігійний екзистенціалізм. Атеїстичний екзистенціалізм говорить про «занедбаність» людини, фактично – про його «богозалишенність».  Цей вид екзистенціалізму дуже сильно відмінний від християнських екзистенціальних робіть С. Керк’єгора і розвивався в напрямку атеїстичного світобачення. Екзистенційна особистість повністю відходить від обставин і дотримується свого «проєкту».
           Екзистенціалізм говорить про «страшний тягар та жахи свободи» свободи. Атеїстичний екзистенціалізм тим самим стверджує необхідність богоподоби людини, як основи його істинного буття. В атеїстичному екзистенціалізмі існує ідея «очікування Бога», але Бога, який не зводиться до ритуально-магічного об’єкту, відносини з яким є очевидними.
            Але в релігійному екзистенціалізмі Бог найменш схожий на антропоморфне божество. Він абсолютно за межою людського світу, це скоріше «шифр» ідеального людського універсуму,  співвідносячись з яким людина вирішує, що він є; сверхреальність символу, який «висвічує шлях людини до творчості» [17,408]
            Біблійний сюжет про спокуту, гріхопадіння та спасіння людини, її повернення до Бога в релігійному екзистенціалізмі пеетворюється в думку про необхідність героїчного подвигу, здійснювалися кожною людиною – плати за свободу; в іншому випадку людина перебуває в ілюзорно-магічному, невільному ставленні до Бога.
           Екзистенціалізм – це філософське вираження дуже сильних потрясінь, з якими зіткнулися люди під час криз 20-40 р. Екзистенціалісти намагалися зрозуміти людину в критичних та кризових ситуаціях. Вони сконцентрувалися  на проблемі духовної витримки людей, які потрапили у ірраціональний потік подій який вийшов з-під контролю. 
          Тяжкий період історії, екзистенціалізм розглядає як криза розуму і гуманізму. Свідомість людини XX століття відрізняється апокаліптичним страхом, відчуттям самотності. Завдання екзистенціалізму перш за все є створення нових визначень предмета філософії і можливостей нових постулатів.
           Основні положення екзистенціалізму сформувалися ще в XIX ст. датським теологом і філософом С. К’єркегором, а сформувався напрям в XX ст. Попередниками екзистенціалісти вважають феноменологію Е. Гуссерля (1859-1938 р.) і «філософію життя» В. Дільтея (1833-1911 р.), Ф. Ніцше (1844-1900 р.), а також Ф. М. Достоєвського (1821-1881 р.). Екзистенціалізм з’являвся в різних країнах у різні епохи.
            В Росії, перед початком першої світової війни екзистенціалізм проповідувався Л. Шестовим (1866-1938 р.) і  М. О. Бердяєвим (1874 -1948 р.), які в 20-х роках  пропагували свої погляди за кордоном, зокрема у Франції. У Німеччині екзистенціалізм почав розвиватися після першої світової війни і його засновниками були: К. Ясперс (1883-1969 р.), М. Хайдеггер (1889-1976) і О. Ф. Больнов. Надзвичайно швидко почав розвиватися екзистенціалізм у Франції під час другої світової війни та після неї. Представниками були Г. Марсель (1889-1973 р.), Ж.-П. Сартр (1905-1980 р.), А. Камю (1913-1960 р.).
               Розвитку та актуалізації та екзистенціалізму в 20-70-ті рр. ХХ ст. сприяли наступні причини:
· Кризи морального, економічного та політичного характеру, які охопили людство перед першою світовою війною та  в часи другої світової війни і між ними;
· Активний розвиток науки і техніки та експлуатація технічних досягнень на шкоду людині (вдосконалення військової техніки, кулемети, автомати, бомби, міни і т.д.);
· Небезпека загибелі людства (винахід та застосування ядерної зброї,  наближення екологічної катастрофи);
· Посилення жорстокості, нелюдське ставлення до людини (концтабори, трудові табори, близько 70 мільйонів загиблих у  війнах);
· Поширення тоталітарних режимів;
              Екзистенціалізм поширився у відповідь на ці явища. Проблеми, яким приділяли увагу філософи-екзистенціалісти: глибина його почуттів, переживань, унікальність людської особистості, тривог, надій,  життя в цілому. Суттєва суперечність між людським внутрішнім світом і навколишнім життям та проблема відчуження. Проблема людської самотності та занедбаності  (одинока людина  в навколишньому світі, у неї  немає місця де віна відчувала би себе потрібною); проблема життя, яке не має сенсу; проблема вибору; проблема пошуку свого внутрішнього «Я»; проблема пошуку місця в житті.
               Філософії екзистенціалізму дотримуються люди, які мають різні політичні переконання. У 30-40-х роках Хайдеггер у Німеччині не припиняв співпраці з нацистами. К. Ясперс не прийнявши фашизм, був позбавлений можливості викладати і друкувати свої праці; А. Камю, Ж.- П. Сартр і С. де Бовуар брали участь в  французькому Опорі, боролися з німецьким фашизмом, виступали за мир і демократію.
              Як об’єднує цих всіх людей екзистенціалізм? При всіх різночитаннях екзистенціалізм має загальні вихідні принципи. «Головним положенням є ​​самотня людина з його крайнім індивідуалізмом і роздвоєною свідомістю» [8,112]. Філософія екзистенціалізму описує настрої певних кіл інтелігенції, яка побачила в ній занепокоєння проблемами культури, шляхами її розвитку в наш технократичний вік, побачила бажання пояснити чому люди не влаштовані своїм життям, нестійке положення «простої людини» в суспільстві, виявила протест проти нівелювання особистості, байдужості до її страждань, масової загибелі людей в війнах. Підвищена цікавість до цієї філософії зумовлена тим, що вона є захисником гуманізму і вона звертає увагу на «вічну» проблему – людину, її статус і роль у світі.
            ХХ ст. характеризується як століття «занепаду» та «хвилювання». В той час коли розум безсилий і в людській поведінці посилюється підсвідомість, переважає ірраціоналізм. Французький екзистенціаліст А. Камю вважав світ, в якому ми живемо, абсурдним. 
               Історичні катаклізми дають змогу зрозуміти безглуздість традиційних поглядів на історичний розвиток і нездоланний трагізм людського буття. Філософія екзистенціалізму відповідає запитам розгубленої людини, стривоженої перед лицем прогресу науки і історичних змін сучасного світу. Один з представників екзистенціалізму описує цей стан так: безпека зникла. Через це цю філософію часто називають «філософією розпачу», або «філософією кризи». В екзистенціалізмі соціальний песимізм мав свій подальший розвиток. Встановлення різних норм і правил в суспільному житті, посилення бюрократизації та стандартизації, в суспільному та приватному житті людини обмежують різні можливості внутрішнього світу людини; звичайна особистість не може проявити свої здібності сповна. Створюється враження, що справжній сенс людського існування знаходиться у бунтарстві проти стандартизованого життя і стійких суспільних норм.
              Процес знеособлення суспільства викликає опір в індивідуальній свідомості. Він проявляється в залежності від світогляду і середовища, в якому знаходиться людина. Деякі люди не обмежуються суб’єктивним почуттям внутрішнього протесту і беруть участь в демократичному русі. Деякі мають сумніви, і їх протест виражається у відмові від будь-якої громадської діяльності. Таким чином люди намагаються знайти спокій в обмеженному колі друзів, намагаючись відрізнити себе в свідомості від свого реального становища в суспільстві. Вони стверджують, що так можна отримати «внутрішню свободу», свободу мислення. Екзистенціалізм пропонує подумки піднятися над своїм становищем шляхом «релігійного або філософського пориву». Обираючи центром уваги людину, він стверджує, що може навчити людей.
              Екзистенціалізм по різному пропагує свої ідеї. Справа в тому, що екзистенціалізм набагато більше має змогу впливати на мистецтво, а через нього і на людину. «Пропаганда ідей екзистенціалізму вийшла за рамки філософських трактатів і лекційних курсів, розрахованих на фахівців, і широко проникла в різні жанри художньої літератури: прозу, поезію, драматургію, публіцистику, а також кінематографію, образотворче мистецтво» [10,232]. Екзистенціалізм та філософія дуже впливають на сучасне західне мистецтво, вони розглядають його як засіб власного самоствердження. Порівняно з науковими трактатами, пропаганда ідей за допомогою художніх образів є більш дієвою. Філософи-екзистенціалісти часто звертаються за допомогою до художньої творчості. Серед екзистенціалістів багато письменників. Якщо подивитись з іншого боку, то основна проблематика екзистенціалізму –  людина і сенс його життя – не може бути байдужою для письменників і художників. Близькими до екзистенціалізму по настрою були А. Сент-Екзюпері, Е.  Хемінгуей, Е. М. Ремарк, Ж. Ануй та ін.
              Ж.- П. Сартр безпосередньо надихнувся роботами німецького філософа Мартіна Хайдеггера.  Праця «Буття і час» М. Хайдеггера 1927 р., дослідження «сутності, якою ми є самі» (яку він назвав «Dasein»), представило більшість мотивів, які характеризувалимуть пізніше екзистенціалістське мислення: напруженість між особистістю та суспільством; наголос на мирському; захоплення обмеженими переживаннями тривоги, смерті; неприйняття науки (і перш за все причинного пояснення) як адекватної основи для розуміння людини; та запровадження «автентичності» як норми самоідентичності, пов’язаної з проектом самовизначення через свободу, вибір та прихильність. Хоча в 1946 р. М. Хайдеггер відмовлявся від ретроспективного маркування своїх попередніх робіт. 
                Як пізніше зроблять Сартр і Мерло-Понті, М. Хайдеггер переслідував ці проблеми з дещо малоймовірними ресурсами феноменологічного методу Едмунда Гуссерля. І хоча не всі екзистенційні філософи зазнали впливу феноменології (наприклад, К. Ясперса та Г. Марселя), філософська спадщина екзистенціалізму значною мірою пов’язана з формою, яку він прийняв як екзистенційну версію феноменології. Зусилля Е. Гуссерля в перші десятиліття ХХ ст. були спрямовані на створення описової науки про свідомість, під якою він розумів не об’єкт природознавства психології, а «трансцендентне» поле інтенціональності, тобто те, завдяки чому наш досвід значущий. Екзистенціалісти вітали доктрину Е. Гуссерля про інтенціональність як спростування декартового погляду, згідно з яким свідомість негайно відноситься лише до власних уявлень, ідей, відчуттів. На думку Е. Гуссерля, свідомість – це наша безпосередня відкритість світу, яка управляється категоріально (нормативно), а не причинно; тобто інтенціональність  – це не властивість індивідуального розуму, а категоріальна система, в якій розум і світ стають зрозумілими. 
               Отже, феноменологія свідомості не досліджує ні причинно-наслідковий генезис речей, ні метафізичний склад, а досліджує саме «конституцію» їх значення. Е. Гуссерль вдавався до цього методу для уточнення нашого досвіду природи та соціокультурного світу, логіки та математики, але М. Хайдеггер стверджував, що йому не вдалося підняти саме фундаментальне питання, «значення буття» як такого. Звертаючи феноменологію до питання про те, що означає бути, М. Хайдегер наполягає на тому, щоб це питання було поставлене конкретно : «це не спочатку якась академічна вправа, а пекуче занепокоєння, що виникає із самого життя: питання, що це означає для мене бути» [36,436]. У своєму феноменологічному пошуку категорій, що керують буттям у світі, М. Хайдеггер став неохочим батьком екзистенціалізму, оскільки черпав натхнення у двох основних, хоча в академічних колах тоді відносно невідомих письменників ХІХ століття Серена К’єркегора та Фрідріха Ніцше. Передбачення екзистенціальної думки можна знайти в багатьох місцях (наприклад, у сократичній іронії, А. Августина, Б. Паскаля чи пізньому Ф. В. Й. Шеллінга), але коріння проблеми існування в її сучасному значенні лежать у творчості С. К’єркегора та Ф. Ніцше.






ІІ. Соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії в основних представниках.
           Якщо політика пов’язана з облаштуванням соціального життя,  забезпеченням розвитку суспільства, то філософія вже в силу  зазначеного узагальнення і систематизації різних проявів соціального життя набуває політичного значення. У цьому плані політична будь-яка філософія. Але що осмислює політична філософія? Якщо філософія – осмислення світу у всій його цілісності, людини і його місця в цьому світі, то що є світ політичного?       Якщо політика – діяльність, пов’язана з владними  відносинами (принципами, нормами, інститутами), що гарантують життєзабезпечення і розвиток суспільства, то поза залежності від конкретної політичної системи та історичної ситуації реалізація політики передбачає вирішення питань про владу, життєзабезпеченні суспільства, а значить, проблем безпеки, розвитку, справедливого порядку, що регулює реалізацію інтересів соціальних акторів.  При цьому слід розрізняти політику (policy) як якусь стратегію, програму дій по вирішенню проблем, реалізації інтересів (соціальна, правова, молодіжна, економічна та інші політики) і політику ( politics) – як боротьбу за отримання та утримання влади. 
        У першому випадку політика постає як специфічна форма діяльності, що приносить, як говорив Платон, «собі і друзям користь, ворогам – шкода» [21,639]. У другому випадку політика постає як сфера діяльності в зв’язку і навколо влади, що реалізує певні стратегії.  
       При цьому, однак, центральним, системоутворюючим політичне є феномен і ідея влади, яка зводиться до формування і розвитку держави. Політичне існувало до виникнення держави, воно проявляється у відносинах між різними організаціями, в громадянському суспільстві, в міжособистісних відносинах. 
Політична філософія не зводиться до партійної філософії, політичної ангажованості філософа. Вона не зводиться також і до філософської публіцистиці з приводу окремих питань і проблем. Її предмет складають питання про умови можливості правильного життя, про свободу і найкращому політичному порядку. Уже сам питання про правильне і справедливе відносить людини і мислення в політичну сферу.   
Для розуміння сутності політичної філософії ключову роль відіграє фігура Сократа – «першого політичного філософа» (за визначенням Л. Штрауса). Справи і доля Сократа показують, що політичною є та філософія, яка, усвідомлюючи себе як «любові до мудрості», розуміє всю міру своєї залученості в політичну громаду і робить її врешті-решт своїм предметом. Тому безпосередньою проблемою політичної філософії виявляються політична спільність і питання про те, як її найкращим чином організовувати в найзагальнішому сенсі. 
     Політична філософія – осмислення облаштування суспільства, роль в цьому облаштуванні влади (держави) і особистості. Підставами такого облаштування може бути політична теологія (Павло, Августин, М. Лютер, Ж. Кальвін). Власне ж політичні філософи (Сократ, Платон, Б. Спіноза, Ж.-Ж. Руссо) в питаннях про правильне і справедливе уповали на людський розум і свободу волі. У цьому плані політична філософія проводить межу між філософією та політичної теологією як двома типами політики, відливали в форми теократії або світської держави. 
       Особливо варто відзначити роль особистості в політичних відносинах. У політичному контексті особистість і її роль як політичного актора розкриваються в двох планах. На ранніх стадіях розвитку політичної філософії головна увага приділялася особистості володаря, політичного лідера. Однак у міру формування і все більшою активності громадянського суспільства все більшого значення отримує особистість як громадянин, носій певної громадянської ідентичності та свідомості.
           Один із видатних філософів – С. К’єркегор проблему розробляв в контексті свого радикального підходу до християнської віри; Ф. Ніцше зробив це у світлі своєї тези про смерть Бога. Подальша екзистенційна думка відображає цю різницю: у той час як деякі письменники – такі як Ж.-  П. Сартр і С. де Бовуар – були рішуче атеїстами, інші – такі як М. Хайдеггер, К. Ясперс, Г. Марсель і М. Бубер – по-різному досліджували наслідки концепції «автентичного існування» для релігійної свідомості . Хоча ні думки Ф. Ніцше, ні С. К’єркегора не можна звести до однієї нитки, обидва цікавились тим, що С. К’єркегор назвав «єдиною особою». Обидва були впевнені, що ця особливість, яка є для мене найбільш власною, «я», може бути значущим чином відображена, хоча, саме через свою особливість, залишається невидимою для традиційної філософії, з його акцентом або на тому, що слід за безпомилковими об’єктивними законами природи, або ж відповідає загальнолюдським стандартам морального розуму. Таким чином, зосередженість на існуванні призвела, як в обох, до унікальних текстових стратегій, цілком чужих філософії свого часу.
               У С. К’єркегора особливість існування виявляється в момент конфлікту між етикою та релігійною вірою. Припустимо, це моє почуття виконання Божої волі робить моє життя осмисленим. Як філософія сприймає це значення? Спираючись на Г. В. Ф. Гегеля як емблематичний для всієї традиції, С. К’єркегор у своїй книзі «Страх і трепет» стверджує: «Для філософії моє життя стає значущим, коли я «піднімаюся до загальнолюдського», підводячи свої безпосередні (природні) бажання та схильності під моральний закон, який представляє мій «телос» або те, чим я повинен бути. При цьому я програю. Моя  особливість (оскільки закон діє для всіх), але мої дії стають значущими в сенсі зрозумілих, регулюються нормою. Тепер людина, чиє почуття виконання Божої волі є тим, що надає їй сенсу в житті, буде зрозумілою лише настільки, наскільки її вчинок відповідає загальнолюдському етичному наказу. Але що, якщо, як у випадку Авраамової жертви свого сина, дія суперечить тому, що вимагає етика?» [33,109] К’єркегор  вважає і те, що життя Авраама є надзвичайно осмисленим (справа не лише в якомусь безпосередньому бажанні або безглуздому тику, який долає етичну свідомість Авраама; навпаки, вчинення моральної справи саме в цьому випадку є його спокусливою схильністю)  і що філософія не може її зрозуміти, засуджуючи це в ім’я етики. Божа заповідь тут не може розглядатися як закон, який би стосувався всіх; воно звертається до Авраама в його особливості. Якщо життя Авраама є значущим, воно представляє, з філософської точки зору, «парадокс», що завдяки вірі «єдиний індивід вищий за універсальний». Існування як філософська проблема постає на цьому етапі: якщо в моїй істоті є вимір, який є одночасно значущим і в той же час не регулюється раціональним стандартом моралі, яким стандартом він керується? Бо якщо не існує якогось стандарту, говорити про «сенс» просто не можна.
              Для вирішення цієї проблеми повинна існувати норма, притаманна самій сингулярності, і в своїй «Заключній ненауковій постскриптумі» С. К’єркегор намагається висловити таку норму у своєму твердженні, що «суб’єктивність – це істина», ідея, яка визначає екзистенційне поняття автентичності. У Авраама немає об’єктивних підстав думати, що наказ, який він чує, походить від Бога; насправді, виходячи зі змісту наказу, він має всі підстави, як зазначав І. Кант у «Релігії в межах одного розуму» , думати, що вона не може походити від Бога. Його єдиним виправданням є те, що К’єркегор називає пристрастю віри. Така віра є, раціонально кажучи, абсурдною, «стрибком», тому, якщо тут треба говорити про істину, це стандарт, який не вимірює зміст вчинку Авраама, але спосіб його здійснення. «Здійснювати рух віри «суб’єктивно» означає сприйняти парадокс як нормативний для мене, незважаючи на його абсурдність, а не шукати втечі від нього за допомогою об’єктивної текстової екзегези, історичної критики чи іншої стратегії перекладу особливості моєї ситуації в універсальну. Оскільки мій розум тут не може допомогти, нормативне привласнення є функцією моєї «внутрішності» або пристрасті. Таким чином я «справді» стаю тим, чим я номінально вже є. Сказати, що суб’єктивність – це правда, означає виділити спосіб буття, а не спосіб пізнання; істина вимірює ставлення («пристрасть»), з яким я привласнюю або роблю власним «об’єктивну невизначеність» (голос Божий) у «процесі вищої внутрішності»» [28, 101].
                На відміну від особливості цього руху, для С. К’єркегора натовп стоїть так: «натовп – це неправда». Натовп – це, приблизно, громадська думка в найширшому розумінні – ідеї, які даний вік сприймає як належне; звичайний і прийнятий спосіб робити речі; самозаспокійливе ставлення, яке походить від відповідності, необхідної для соціального життя, – і те, що засуджує його на «неправду» в очах С. К’єркегора, – це спосіб натякання людини на власне відчуття того, хто вона є, звільняючи її від тягаря бути собою: якщо всі християни, мені немає необхідності «стати» ними. Оскільки це міра не пізнання, а буття, можна побачити, як С, К’єркегор відповідає тим, хто заперечує, що його концепція суб’єктивності як істини базується на двозначності: об’єктивні істини науки та історії, хоч і добре встановлені,  вони належать до натовпу. Не настільки, наскільки істина може бути встановлена ​​об’єктивно, вона набуває значення, а настільки, наскільки вона привласнюється «пристрасно» у самій своїй невизначеності. «Існувати» – це завжди стикатися з цим питанням значення. Істини, які мають значення для того, хто є, не можуть,  бути тим, що можна досягти лише тоді, коли об’єктивна наука виконає своє завдання.
              Для С. К’єркегора існування постає як філософська проблема в боротьбі за мислення парадоксальної присутності Бога; для Ф. Ніцше це зустрічається у відгуках фрази «Бог помер», у виклику нігілізму.
              Частково реагуючи на культурну ситуацію в Європі дев’ятнадцятого століття – історична наука продовжує руйнувати фундаменталістські читання Біблії, зростаючу культурну столицю природничих наук, зокрема дарвінізм, – і частково, зумовлену його власними дослідженнями психології та Історію моральних концепцій Ф. Ніцше прагнув намалювати наслідки смерті Бога, краху будь-якої теїстичної підтримки моралі. Як і його сучасник Федір Достоєвський, персонаж якого, Іван, у «Братах Карамазових» знаменито стверджує, що якщо Бога не існує, то все дозволено, головним завданням Ф. Ніцше є пошук способу вимірювання людського життя в сучасному світі. Однак, на відміну від Ф. Достоєвського, Ф. Ніцше вбачає співучасть між мораллю та християнським Богом, що продовжує заперечуючу, а отже і нігілістичну позицію. Ф. Ніцше не був першим, хто відмежував мораль від її божественної санкції; психологічні теорії моральних настроїв, що розроблялися з XVIII століття, давали суто людський звіт про моральну нормальність. Але хоча ці попередні теорії пропонувались як виправдання нормативної сили моралі, ідея Ф. Ніцше про те, що за моральними приписами не криється нічого, крім «волі до влади», підірвала цей авторитет. На рахунок, поданий в «Генеалогії моралі»  іудео-християнський моральний порядок виник як вираз відречення слабких проти влади, яку здійснюють над ними сильні. Інструмент, який використовувався, щоб зірвати цю силу, з часом він увійшов у форму совісті, створивши «хвору» тварину, воля якої воює із власними життєвими інстинктами. Таким чином Ніцше прийшов до ідеї С. К’єркегора про те, що «натовп – це неправда»: так звана автономна, самозаконодаюча особистість є нічим іншим, як стадною твариною, яка навчилася поступливості та невільності, відповідаючи «універсальним» нормам моралі. Норматив – це не що інше, як норма.
               Проте це ще не кінець історії для Ф. Ніцше, як і для С. К’єркегора. Якщо автономна особистість досі не означала нічого, крім ментальності стада – якщо моральні норми виникали саме для того, щоб створити таких конформістів, – індивід, тим не менше, має потенціал стати чимось іншим; хвора тварина «вагітна майбутнім». Ф. Ніцше побачив, що в XIX столітті «найвищі цінності» почали «знецінювати себе». Наприклад, християнська цінність розповіді правди, інституціоналізована у формі науки, підірвала віру в Бога, розчарувавши світ і виключивши з нього будь-який заздалегідь заданий моральний сенс. У такій ситуації людина примусово повертається до себе. З одного боку, якщо він слабко складений, він може стати жертвою відчаю перед обличчям нігілізму, визнання того, що життя не має внутрішнього сенсу. З іншого боку, для «сильного» чи творчого індивідуалізму нігілізм дає звільняючу можливість взяти на себе відповідальність за сенс, проявити творчість, «переоцінюючи» її цінності, встановлюючи новий «порядок рангу». Через свого пророка, Заратустру, Ф. Ніцше уявляв таку людину, як «надлюдина», той, хто навчає «значення землі» і не потребує потойбічної підтримки цінностей, які він втілює. «Надлюдина представляє форму життя, спосіб існування, тобто розквіт з комунізованої, моралізованої «останньої людини» XIX століття» [18,368]. Він зрозумів, що нігілізм є кінцевим значенням моральної точки зору, її життєзаперечуючої сутності, і він переконфігурує моральну ідею автономії, щоб звільнити життєстверджуючий потенціал всередині неї.
                 Таким чином, для Ф. Ніцше існування постає як філософська проблема в його розрізненні між моральною автономією (як підкорення моральному закону) та автономією «поза добром і злом». Але якщо взагалі говорити про автономію, сенс і цінність, спосіб перебування поза добром і злом не може бути просто беззаконним станом довільної та імпульсивної поведінки. Якщо таке існування має бути мислимим, повинен існувати стандарт, за яким можна виміряти успіх чи невдачу. Ф. Ніцше по-різному вказує на такий стандарт у своїх посиланнях на «здоров’я», «силу» та «значення землі». Мабуть, його найбільш повчальним вказівкою, однак, є естетика, оскільки її концепція, розроблена в The Gay Science, забезпечує норму, відповідну особливості існування. Сказати, що художній твір має стиль, означає посилатися на стандарт його оцінки, але такий, який не може бути визначений у формі загального закону, твір якого є просто прикладом. Швидше, цікавим чином норма є внутрішньою для роботи. Для Ф. Ніцше існування підпадає під такий імператив стилю: створювати сенс і цінність у світі, з якого відпали всі трансцендентні опори – це надати унікальну форму своїм безпосереднім нахилам, потягам та пристрастям; інтерпретувати, обрізати та вдосконалювати відповідно до об’єднуючої чутливості, правлячого інстинкту, що об’єднує все в ціле, що задовольняє неконцептуальну, естетичну норму того, що підходить, що належить, що доречно.
                Тоді як і С. К’єркегор, Ф. Ніцше розкриває аспект мого буття, який не можна зрозуміти ні з точки зору безпосередніх спонукань і схильностей, ні з точки зору загального закону поведінки, аспекту, який вимірюється не з точки зору об’єктивного опису того, що я я, але з точки зору мого способу бути ним. Однак ні С. К’єркегор, ні Ф. Ніцше не розвинули цього розуміння повністю систематично. Це залишилось би їхнім спадкоємцям ХХ ст. 
               Карл Ясперс – німецький філософ-екзистенціаліст і психіатр. Після 1915 р. відійшов від психіатрії. Після розгрому фашизму К. Ясперс отримав величезну популярність в колах ліберальної інтелігенції ФРН. В деяких роботах, таких як трактат про «німецьку провину», виступав як політичний мораліст. В 50-х роках консервативний лібералізм К. Ясперса мав антикомуністичну спрямованість, то  вже наприкінці 60-х років К. Ясперс виступив з різкою критикою антидемократичних і реваншистських тенденцій в політичному житті ФРН.
               Досить суперечливим є місце К. Ясперса в історії. Його початковий ідеал – бюргерський гуманізм; символом інтелектуальної чесності для нього є І. Кант, ідею культурної широти – Й. В. фон Гете. З це установкою, різко відрізняє його від М. Хайдеггера, пов'язані і схиляння К. Ясперса перед цивільним і розумовою свободолюбністю античної Греції і його симпатії до Б. Спінози, і його випади проти клерикалізму. Однак найважливіше переживання К. Ясперса на розквіті його філософського шляху споріднене з відчуттям кризи «бюргерської» культурної традиції. Незважаючи на антипатію до «похмурого фанатизму» [1,526] С. К'єркегора і до «екстремізму і шаленства» Ф. Ніцше, К. Ясперс відчував вплив їх ідей. Свою працю Ясперс називав не філософією, а філософствуванням, роблячи акцент на незавершеності розумового процесу, в якому є більше питань ніж відповідей.
«Буття в концепції К. Ясперса має трояке членування: 1) предметне буття, або «буття-в-світі»; 2) екзистенція, тобто людська самість, що не об’єктивувалась; 3) трансценденція як «облемлющее» – незбагненна межа будь-якого буття і мислення» [1,527].
                 Загалом філософія К. Ясперса – це вираження кризи традицій ліберально-індивідуалістичного гуманізму і також спроба осмислення цієї кризи, усвідомлення можливості виходу з неї. Так характеризує К. Ясперса філософський енциклопедичний словник. А так про себе і свою філософію думав К. Ясперс.
                 Людина, за К. Ясперса, завжди більше того, що вона знає про себе і що може знати про себе. К. Ясперс гадав, що при науковому пізнанні людини пізнається лише дещо в його проявах, але не він сам. Якщо здається, що досягнуто пізнання людини в його тотальності, це ілюзія, що виникла в результаті того, що один із способів розгляду перетворений в єдиний, а один з методів дослідження зведений в ступінь універсального.
               Для К. Ясперса філософія, у вищому сенсі цього слова, є проповідування, твердження чогось. Науковим знанням для К. Ясперса, є лише те знання, яке кретичне по відношенню до себе, яке розуміє свої межі. К. Ясперс, як він сам пише, ще з маличку звик отримувати відповіді на усі свої запитання. Тато не примушував його робити те, чого він не розумів, і не змушував в будь-що вірити, хочаб з поваги до іншої юдини, якщо вона не бачить в цьому ніякого сенсу. 
             У своїх філософських працях він схилявся до двох ідей. Перша: наукове пізнання – необхідний елемент в філософствуванні. Без науки, неможливо знайти жодної істини. [4,105].  «Правильність пізнання в науках цілком незалежна від філософської істини, але остання потрібна для них, просто необхідна» [4,105]. Адже наука не може осягнути чому необхідна вона сама.
               Друга ідея: є мислення, яке не є тим що змушує і загальнозначущим, як наукове, і воно з цієї причини не дає ніяких результатів в тій формі, яка прийнята в науці. 
                Займаючись філософією К. Ясперсу довелося зіткнутися і з теологією. К. Ясперс, за власними словами, протистояв церкві  і теології не так, як просвітителі – щоб заперечувати їх, а як служитель цієї великої самостійної істини. 
                Одним із визначних постатей був Альбер Камю – французький інтелектуал, письменник і журналіст. Його багатогранна робота, а також амбівалентне відношення як до філософії, так і до екзистенціалізму робить кожну спробу класифікувати його досить ризикованою операцією. Лауреат Нобелівської премії за літературу 1957 року, головним чином за свої романи, він також відомий як філософ завдяки своїй нелітературній діяльності та стосункам із Жаном-Полем Сартра. І все-таки його відповідь була однозначною: «Я не філософ, тому що я не вірю в достатньо підстав, щоб вірити в систему. Мене цікавить знання того, як ми повинні поводитись, а точніше, як поводитись, коли не віримо ні в Бога, ні в розум» [5,575]. Йдеться не лише про ярлик «екзистенціаліст». Це, швидше, вказує на глибоку напруженість у течії думок усіх мислителів, пов’язану з екзистенціалізмом. Питання: Скільки голосів може говорити думка? Як ми вже бачили, мислителі екзистенціалізму часто використовували більше одного. Майже всі мислителі мають глибокі підозри до філософії, що діє в розумному розумінні, задуманому Просвітництвом. Камю ділиться цією підозрою, і його так звана філософія абсурду має намір встановити межі над амбіції західної раціональності. Причина абсурдна тим, що вона вважає, що вона може пояснити сукупність людського досвіду, тоді як саме її нездатність пояснити, наприклад, позначає момент падіння. Отже, у його романі «Падіння» бурхливий переказ головного героя розкриває охоплення життя поверхневої регулярності силами темряви та ірраціональності. «Буржуазне пекло, в якому, звичайно, живуть погані сни» [22,124]. Подібним чином Камю також заперечив свій зв’язок з екзистенціалізмом. «Non, je ne suis pas existentialist» – така назва відомого інтерв’ю, яке він дав для журналу «Les Nouvelles Littéraires» 15 листопада 1945 р. Істина полягає в тому, що відмова Камю від екзистенціалізму спрямована скоріше на його версію Сартра, а не на вирішення основних проблем, з якими стикалися екзистенційні мислителі. Зокрема, Камю переживав, що відхилення історії Сартра (проголошений Сартром марксизм) буде несумісним із утвердженням особистої свободи. Камю звинувачує Гегеля (згодом і самого Маркса) у тому, що він зводить людину до історії і тим самим відмовляє людині в можливості творити власну історію, тобто утверджуючи її свободу.
                 Філософ Камю відомий своєю концепцією абсурду. Можливо, нам слід пояснити з самого початку, що не є абсурдом . Абсурд це НЕ нігілізм. Для Камю прийняття абсурду не веде до нігілізму (за Ніцше нігілізм позначає стан, в якому найвищі цінності знецінюють себе), або до інерції, а скоріше до їх протилежності: до дії та участі. Поняття абсурду означає простір, що відкривається між, з одного боку, потребою людини в зрозумілості і, з іншого боку, «нерозумною тишею світу», як він красиво висловлюється. Як у світі, позбавленому Бога, вічних істин чи будь-якого іншого керівного принципу, як людина може нести відповідальність за змістовну діяльність? Абсурдна людина, як космонавт, що дивиться на землю згори, задається питанням, чи здатна філософська система, релігія чи політична ідеологія змусити світ відповісти на розпитування людини, точніше, чи всі людські конструкції є нічим іншим, як надмірною фарбою обличчя клоуна, яка прикриває його смуток. Ця страшна підозра переслідує абсурду. В одному з найбільш пам’ятних відкриттів нехудожньої книги він стверджує: «Є лише одна справді серйозна філософська проблема, і це суїцид» [26,791]. Судити про те, чи варто життя чи не варто, відповідає фундаментальному питанню філософії. Усе інше – чи світ має три виміри, чи розум має дев’ять чи дванадцять категорій – приходить згодом. 
                 Проблема самогубства (глибоко особиста проблема) виявляє необхідність реагування на зміст. Справді, для Камю суїцидальна реакція на проблему сенсу стала б підтвердженням того, що абсурд заволодів внутрішнім життям людини. Це означало б, що людина вже не є твариною, яка переслідує відповіді, відповідно до якогось внутрішнього спонукання, що змушує її діяти, щоб наділити світ сенсом. Самогубство стало лише пасивним одержувачем німоти світу. «...Абсурд – це одночасно усвідомлення і неприйняття смерті» [27,790]. Потрібно усвідомлювати смерть – адже саме усвідомлення смертності людини штовхає когось прагнути відповіді – і в кінцевому підсумку потрібно відкинути смерть – тобто відкинути самогубство, а також живу смерть за інерцією та бездіяльністю. Зрештою, треба тримати абсурд живим, як говорить Камю.
                «Окрема думаюча «тростинка» наодинці з глухим до неї всесвітом – первинна і сама справжня в очах А. Камю ситуація людського буття» [7,148] .
                 Крім того А. Камю зауважує, те що абсурд не належить ні світу, ні свідомості людини. Він виникає тільки тоді коли вони зіштовхуються, як єдина зєднуюча нитка між ними. А. Камю об’єднує такі терміни, як світ, свідомість і абсурд в одну систему. Якщо виключити хоча б одну складову з цієї триєдності, зв’язок розпадається. Значить, такий стан речей є єдино можливим, іншого варіанту існування людини в цьому світі немає, і не може бути, просто одні помічають це, а інші цього не бачать за всепоглинаючою метушньою життя. І якщо людині вдалося усвідомити абсурд, то він усіма силами повинен його охороняти, «жити означає підтримувати життя абсурду» [35,111].
                  Самогубство. Оскільки А. Камю був переконаний у неминучості і невідворотності абсурду, то життя має на увазі абсолютну відсутність надії. «Не існує нічого, що могло б допомогти людині піднятися над абсурдом. А раз не можна піднятися, то залишається тільки припинити підтримувати абсурд, тобто розірвати зв’язок світ-свідомість-абсурд, тобто піти на самогубство» [25,790]. Виходить, що смерть може покласти край безглуздому, позбавленому надії існування і що абсурд навіть штовхає до самогубства людини. Смерть, прагнення до самогубства є усвідомлення людиною марності всіх його устремлінь.
                  Проте, А. Камю не сприймає самогубства. На його думку, це не вихід, проблема абсурдності світу все одно не буде вирішена. А. Камю вважав, що «людині потрібно померти непримиренним, і не по своїй волі» [29,791].
                 У «Міфі про Сізіфа» Камю розповідає історію міфічного Сізіфа, якого Боги засудили безперервно катати скелю на вершину гори, а потім змусити її знову впасти назад із власної ваги. «Сізіф, пролетар богів, безсилий і непокірний, знає всю ступінь свого нещасного стану: це те, про що він думає під час свого спуску. Яскравість, яка мала становити його тортури одночасно, вінчає його перемогу. Немає такої долі, яку не можна подолати зневагою» [32,474]. Потрібно уявити тоді Сизіфа переможцем: долю та абсурд подолала радісна зневага. Презирство - це відповідна реакція перед абсурдом; інша назва цього «зневага», хоча б було художньою творчістю. Коли Камю говорить: «Людина не виявляє абсурду, не маючи спокуси написати посібник щастя» [34,110]. Він пише про хвилину збудженого божевілля, яка є моментом генезису художнього твору. Божевілля, але тим не менш глибоке – подумайте про функцію Дурня у шекспірівському Королі Лірі як про того, хто відкриває королю найглибші істини через гру, міміку та пісні. Таке божевілля може подолати абсурд, не скасовуючи його взагалі.
                 Майже через десять років після публікації «Міфу про Сізіфа» Камю публікує свою другу велику філософську працю «Повсталі» (1951). Камю продовжує проблему, яка розпочалася з «Міфу про Сізіфа». Раніше повстання або створення вважалося необхідною відповіддю на абсурдність існування. Тут Камю продовжує вивчати природу бунту та його численні прояви в історії. У «Міфі про Сізіфа» , по-справжньому ніцшеанським чином, Камю сказав: «Є лише одна корисна дія – переробка людини та землі» [31,490]. Однак у «Повстанці», що нагадує «Ферму тварин» Оруелла , одне з перших зауважень, яке він робить, полягає в наступному: «Раб починає з благання про справедливість, а закінчує тим, що хоче носити корону. Він теж хоче домінувати» [30,791]. Проблема полягає в тому, що, хоча людина справді бунтує як проти несправедливих соціальних умов, так і, як говорить Камю, проти цілого творіння, тим не менше, в практичному управлінні такою революцією, людина приходить до заперечення гуманності іншого, намагаючись нав’язати власну індивідуальність. Візьмемо для прикладу справу сумнозвісного маркіза де Сада, яку досліджує Камю. У Саде діють суперечливі сили (див. «120 днів Содома» ). З одного боку, Сад бажає створення (безумовно божевільного) спільнота з бажанням як головним господарем, а з іншого боку саме це бажання поглинає і себе, і всіх суб’єктів, які стоять на її шляху.
                 Далі Камю вивчає історичні прояви повстання, найвидатніший випадок – Французька революція. Камю стверджує, що в результаті революція замінила трансцендентні цінності, які вона прагнула скасувати. Всемогутнє поняття справедливості тепер займає місце, яке раніше населяв Бог. Ганебне припущення Руссо про те, що за панування "загальної волі" всі будуть "змушені бути вільними" (Руссо у Фолі 2008: 61) відкриває шлях до злочинів, скоєних після революції. Камю побоюється, що всі революції закінчуються відновленням держави. “... Сімнадцять вісімдесят дев’ять приносить Наполеона; 1848 Наполеон III; 1917 Сталін; італійські хвилювання двадцятих років, Муссоліні; Веймарська республіка, Гітлер ». Камю змушений дослідити марксистський погляд на історію як на можливу відповідь на невдалі спроби встановлення справжнього революційного режиму. Камю досліджує схожість між християнською та марксистською концепціями історії. Вони обидва демонструють буржуазну заклопотаність прогресом. В ім’я майбутнього все можна виправдати: «майбутнє – це єдиний вид власності, яку господарі охоче поступаються рабам». Історія, згідно з обома поглядами, є лінійним прогресом від встановленого початку до певного кінця (метафізичне спасіння людини або матеріалістичне спасіння її в майбутньому комуністичному суспільстві). Під впливом прочитаного Кожевом Гегеля Камю трактує це майбутнє, безкласове суспільство як «кінець історії». «Кінець історії» передбачає, що коли всі суперечності припиняться, тоді сама історія закінчиться. Це, стверджує Камю, по суті нігілістичне: історія, по суті, визнає, що створення смислу вже неможливе, і робить самогубство. Оскільки історичні революції здебільшого є нігілістичними рухами, Камю припускає, що абсолютне значення цінностей революції обов'язково призводить до їх заперечення. Навпаки відносна концепція цих цінностей зможе підтримати спільноту вільних людей, які не забули, що кожен історичний бунт починався із утвердження людської солідарності, на якій може базуватися кожна інша цінність. 
         «Існує лише одна справді серйозна філософська проблема, – говорить Камю, – і це самогубство. Вирішити, чи варто життя чи ні, – це відповісти на основне питання філософії. З цього випливають усі інші питання». Можна заперечити, що самогубство не є ні «проблемою», ні «питанням», а вчинком. Правильним, філософським запитанням, швидше, може бути: "За яких умов гарантовано самогубство?» І філософська відповідь може дослідити питання: «Що означає запитати, чи варто життя?» як це зробив Вільям Джеймс у «Волі до віри». Для Камю з міфу про Сізіфа , однак, «Чи варто вбивати себе?» є суттєве філософське питання. Для нього здається очевидним, що головним результатом філософії є ​​дія, а не розуміння. Його занепокоєння з приводу «найгостріших питань» є менш теоретичним, ніж проблема життя та смерті, чи потрібно і як жити.

          Камю розглядає це питання самогубства як природну відповідь на основну передумову, а саме те, що життя безглуздо у різних аспектах. Як ми вже бачили, як наявність, так і відсутність життя (тобто смерті) породжують такий стан: абсурдно постійно шукати сенс життя, коли його немає, і абсурдно сподіватися на якусь форму подальшого існування після смерті, враховуючи, що остання призводить до нашого вимирання. Але Камю також вважає безглуздим намагатися пізнати, зрозуміти чи пояснити світ, оскільки він вважає спробу отримати раціональне знання марною. Тут Камю протистоїть науці та філософії, відкидаючи твердження всіх форм раціонального аналізу: «Цієї універсальної причини, практичної чи етичної, того детермінізму, тих категорій, які все пояснюють, достатньо, щоб посміхнути гідну людину».
         Цей тип абсурду зумовлює питання Камю про самогубство, але його спосіб поведінки викликає інший вид абсурду, один менш чітко визначений, а саме, «абсурдна чутливість». Ця чутливість, нечітко описана, здається скоріше «інтелектуальною хворобою», а не філософією. Він розглядає думку про це як «попередню» і наполягає на тому, що настрій абсурду, настільки «поширений у наш час», не походить від філософії, а лежить до неї. Діагноз Камю щодо суттєвої людської проблеми спирається на низку «істинність» та «очевидні теми». Але він не сперечається за життєву абсурдність і не намагається це пояснити – його не цікавить. «Мене цікавлять ... не стільки абсурдні відкриття, скільки їх наслідки».  Приймаючи абсурд як настрій часу, він перш за все запитує, «чи абсурд диктує смерть»? Але він також не сперечається з цим питанням, а навпаки, вирішує продемонструвати ставлення до життя, яке стримувало б самогубство. Іншими словами, головним завданням книги є накреслити способи проживання нашого життя, щоб зробити їх вартими життя, незважаючи на їх безглуздість.
            За словами Камю, люди покінчують життя самогубством, «оскільки вони вважають, що життя не варте життя». Але якщо ця спокуса передує тому, що зазвичай вважається філософським міркуванням, як на неї відповісти? Для того, щоб уникнути суті справи, уникаючи сперечатися за правдивість своїх висловлювань, він зображує, перераховує та ілюструє. Як він говорить у «Повстанці», «абсурд - це досвід, який необхідно пережити, вихідний пункт, рівнозначний існуючому методичному сумніву Декарта». Міф про Сізіфа намагається описати «невловиме почуття абсурду» у нашому житті. 
            Він починає це робити з неявного посилання на роман Сартра «Нудота», що перегукується з відкриттям головного героя Антуаном Роквентіном абсурду. Раніше Камю писав, що теорії абсурду цього роману та його образи не збалансовані. Описовий та філософський аспекти роману «не складаються із художнього твору: перехід від одного до іншого надто швидкий, занадто невмотивований, щоб викликати у читача глибоку впевненість, що робить мистецтво роману» (Камю 1968, 200). Але в цьому огляді 1938 р. Камю хвалить описи Сартра абсурду, відчуття туги і нудоти, що виникають, коли звичайні структури, нав'язані існуванню, руйнуються в житті Антуана Роквентіна. Як зараз Камю представляє власну версію досвіду, «сцени обриваються. Підйом, трамвай, чотири години в офісі чи на заводі, їжа, трамвай, чотири години роботи, їжа, сон. Продовжуючи це, людина повільно стає повністю свідомим і відчуває абсурд.
         Філософ, який відіграв фінальну роль в становленні і розвитку екзистенціалізму – це Мартін Хайдеггер (1889-1975), але сам він себе до екзистенціалістів не відносив. Його одна з найвидатніших робіт, яка мала назву «Буття і час», яка широко обговорюється до сьогоднішнього для в філософському співтоваристві, побачила світ в 1927р. Робота «Буття і час» є складною і загадковою, вона була написана спцифічною мовою, так як Хайдеггер вважав сучасну технізовану раціоналістичну мову не придатною дня розмови про буття як особливий ракурс розгляду дійсності. Хайдеггер відмовляється від традиційних філософських термінів «суб’єкт», «об’єкт», «відображення», «протиріччя», а також від слів типу «преса, газета, радіо, фільм».  [6,153]
                 Він вважає їх раціоналістичними конструкціями, які потрібно замінити «екзістенціалами» – словами-образами (Dasein – «тут-буття» замість «людина», Gestell – «постав» замість «техніка» і т. Д.). Він також широко використовує дефіс, що розділяє слово (екзистенція) і лапки ( «час», «душа» і т. п.). [6,157]. Мова Хайдеггера езотерична  і потребує тлумаченні. Значенню «екзистенціалів» які він використовує присвячено дуже багато дослідницьких робіт.
                Хайдеггер стверджує, що в сучасному світі питання про буття забулися. «Буття – це якийсь непредметний початок, який є основою всього світу речей. Це «іманентний трансцендент». Іманентний ж він тому, що ми знаємо його зсередини власного життя, буття не треба шукати далеко, це – найближче для людини» [6,154]. Те як Хайдеггер подає буття нагадує уявлення німецьких містиків, зокрема, Мейстера Екхарта, про «безосновну основу» всього існуючого, але при цьому Хайдеггеровська позиція позарелігійна. Буття для нього – не Бог, але щось таке, що фундаментальніше будь-якого Бога. Буття непредметне і тому визначити його неможливо. Йому протистоїть «суще» – предметна дійсність. Тому Хайдеггер застосовує різні терміни: про буття він говорить «онтологічне», а про суще – «оптичне». Світ – це місце, де буття і свідомість взаємодіють, сплавляються, створюють амальгаму. [6,155]
              На думку Хайдеггера в світі речей є єдине суще, з якого можна вважати сенс буття. Це людське життя. Тому необхідно описати «мирскість світу».
             «Людське буття це Dasein – «ось-буття», «тут-буття», кінцеве, наявне буття. Його сутність – екзистенція – відкритість, спрямованість до іншого, перехідність. Це екстаз, вихід за свої межі. Але вихід до чого? До Ніщо – говорить Хайдеггер (за межі будь-якого сущого, будь-якої предметності). [24,218]. «Постійний вихід в Ніщо супроводжується початковим жахом, який завжди з нами і прокидається від будь-якого поштовху. Спрямованість до Ніщо – вираз нашої кінцівки, тимчасовості, але одночасно це вступ в істину буття. Буття відкриває свій сенс саме через людську кінцівку, а не через «вічність» раціоналістичної філософії. Воно по суті є Буття до смерті»»[24,220].
               Важливе місце в творчості М. Хайдеггера займає тема нігілізму і осмислення цього поняття в роботах Ф. Ніцше. Нігілізм для Хайдеггера – це доля новоєвропейської людини, він виражається в відразі погляду від надчуттєвого світу і повне зниження в матеріальні інтереси. Все стає «точкою зору», суб’єктивується, Бог стає лише людською «цінністю». Особистісне та предметне затуляють суть буттєво-історичної екзистенції. Хайдеггер не визнає «гуманізму», при якому центральне місце в світі займає людина. Людина – це «пастух буття». Істинний гуманіст той, що мислить людину з близькості буття, але в основі – не людина, а «історична істота людини з його витоком в істині буття». Істинний гуманізм може розглядати людину як суб’єкта – раціонального, вільного, хапающого, істота, яка вторгається в усе. Людина – не обранець буття. Бути на землі, це означає для людини – будувати, жити, мислити.
             Для М. Хайдеггера існування означає історію. Це не означає, що людина просто опиняється в певний момент історії, задуманий як лінійний ряд подій. Швидше це означає, що самість має певну часову структуру, яка є джерелом тієї «історії», яка згодом оповідається з точки зору низки подій. Екзистенційна тимчасовість – це не послідовність моментів, а натомість уніфікована структура, в якій «майбутнє» (тобто можливість, на яку спрямований мій проект) згадує «минуле» (тобто те, що більше не потрібно робити, завершене), щоб надати значення «сьогодення» (тобто речам, які набувають значення у світлі того, що зараз потрібно робити). Отже, діяти, за висловом М. Хайдеггера, означає «історизувати», щоб становити щось на зразок наративної єдності з початком, серединою та кінцем, що відбувається не стільки в часі, скільки забезпечує умову для лінійного часу. «Існувати «між народженням та смертю» означає не просто бути присутнім у кожному окремому ряду тимчасових моментів, а конституюватися в єдності історії, а справжнє існування – це те, в якому проекти, що надають форму існуванню – це те,  до чого я привертаюсь у світлі цієї історії. Хоча він належить і визначає «момент», вибір не може бути просто «моментом»; щоб бути справжнім, я повинен розуміти свій вибір у світлі потенційної цілісності свого існування.
             Те, що цей вибір має політичний вимір, випливає з того, що існування завжди буває з іншими. Хоча справжність виникає на підставі мого відчуження, в тривозі, від вимог, висунутих нормами, що належать до повсякденного життя, будь-яке конкретне зобов’язання, яке я беру на себе в русі за відновлення себе, включатиме ці норми двома способами. По-перше, те, до чого я зобов’язуюсь, завжди буде випливати з (хоча і не зводиться до) деякої «можливості Дасейна, який був там»: я не можу зробити свою особистість цілою тканиною; Я завжди буду розуміти себе з точки зору певного способу існування, який був переданий у межах моєї традиції.  Я «вибираю свого героя» , наприклад, віддаючись філософському життю, яке я розумію за зразком Сократа, або релігійному життю, яке я розумію за зразком св. Френсіс. Справа в тому, що я повинен розуміти себе з точки зору чогось, і ці можливості для розуміння походять від історичної спадщини та норм, які їй належать» [23,240] . М. Хайдеггер розглядає цей історичний вимір як якусь «долю»: не щось неминуче, яке контролює мій вибір, а те, що, успадковане від моєї історичної ситуації, вимагає від мене свого роду авторитету.
                 Другий спосіб, за допомогою якого повсякденні норми людини даються автентичним вибором, випливає з того, що, коли я віддаю себе своїй «долі», я роблю це «в своєму поколінні і разом із ним». Ідея тут здається приблизно такою: обрати спосіб продовження – це підтвердити норми, які йому належать; а через природу нормативності неможливо затвердити норми, які були б справедливі лише для мене . У нормативі є такий вид публічності та сфери дії, що, коли я вибираю, я також ілюструю стандарт для інших. Подібним чином М. Хайдеггер вважає, що соціальність мого історизування обмежує те, що може бути для мене справжньою «долею» чи вибором. «Діяти завжди з іншими – точніше, з «громадою» чи «народом» – і разом це «співісторизування» відповідає «долі», яка заздалегідь керувала нашими долями. Нам не все можливо насправді, і справжній вибір повинен прагнути відповісти на твердження, яке історія висуває до людей, з якими належить, щоб схопити її «долю». Тоді вздовж цієї комунітарної осі екзистенційна історичність може відкрити питання політики: ким ми повинні бути?» [9, 342].
                 М. Хайдеггер припускає, що саме ця концепція історичності підписала його власну політичну участь у період націонал-соціалізму в Німеччині. З огидою до політичної ситуації у Веймарській Німеччині та характеризуючи її як особливо нерішучу або неаутентичну, М. Хайдеггер розглядав рух А. Гітлера як спосіб відкликання німецького народу до їхньої «власної» можливості – тобто способу, щоб Німеччина справді представляла себе як альтернатива політичним моделям Радянського Союзу та США. Таким чином, вибір М. Хайдеггера втручатися в університетську політику в цей час був одночасно і вибором самого себе, в якому він обрав свого героя: Платона «королем-філософом» (див. Арендт 1978), і вибором для свого «покоління», але він дає яскравий приклад свого роду екзистенціальної політики, яка залежить від здатності «розповідати час» – тобто відчувати імперативи своєї фактичної історичної ситуації. Пізніше М. Хайдеггер став дуже підозрілим до такого роду екзистенціальної політики. Дійсно, для ідеї автентичності як рішучого зобов’язання він підмінив ідею «звільнення» (Gelassenheit), а для залучення позиція «очікування». Він прийшов до думки, що проблеми, що стикаються з нами (зокрема, домінування технологічного способу мислення), мають коріння, що лежить глибше, ніж можна вирішити безпосередньо через політику. Тим самим він знаменито заперечував, що демократії було достатньо для подолання політичної кризи, спричиненої технологіями, стверджуючи, що «нас може врятувати лише бог». Але навіть тут, згідно з екзистенційним поняттям історичності, рекомендації Хайдеггера стосуються читання історії, значення нашого часу.
                 Зовсім інше читання і зовсім іншу рекомендацію можна знайти у творі Ж.- П. Сартра. Основа для читання Ж.- П. Сартра історії та його політики була закладена в розділі «Буття та Ніщо», що описує народження соціального у «Погляді»  іншого. Роблячи мене об’єктом для своїх проектів, інший відчужує мене від себе, зміщує з предметної позиції (позиції, з якої світ визначається за своїм значенням і значенням) і представляє мене як щось  по суті, те, що мене визнають «таким», є функцією проекту іншого, а не тим, чим я можу змусити себе бути. Хтось визнаний «французом»  і завдяки ворожості, що виходить від цього німця; Хтось обраний «чоловіком» у образі цієї жінки; Хтось визнаний «євреєм» на основі антисемітизму іншого; і так далі. Це створює вимір моєї істоти, який людина не може ні контролювати, ні відмовлятись, і її єдиний засіб – відірватися від іншого, намагаючись відновити себе в предметному положенні. З цієї причини, за взірцем Ж.- П. Сартра, соціальна реальність перебуває у постійному конфлікті – гегелівській діалектиці, в якій з онтологічних причин ніколи не можна досягти стану взаємного визнання. «Ми – політичний суб’єкт – завжди суперечливий, нестабільний» [2,855] .
                 Але ця нестабільність має певну структуру, яку Ж.- П. Сартр, занурений у марксизм міжвоєнної французької думки (Олександр Кожев, Жан Іпполіт), досліджував з точки зору певного історичного матеріалізму. Адже соціальні відносини відбуваються не лише між людьми, але й усередині інститутів, що склалися історично і закріплюють відносини влади та панування. Таким чином, боротьба за те, хто займе тематичну позицію, ведеться не на рівних умовах. Як детально продемонструвала Симона де Бовуар у своїй книзі «Друга стать», історичне та інституційне місце жінок визначено таким чином, що вони привласнені до свого роду постійного статусу «об’єкта» – вони є «другою» статтю, оскільки соціальні норми визначаються у чоловічих термінах. З огляду на це, боротьба жінки за розробку самовизначальних проектів стримується постійним інституційним «Поглядом», який уже визначає її як «жінку», тоді як чоловікові не потрібно діяти за обмеженнями статі; він відчуває себе просто «людиною», чистою суб’єктивністю. Використовуючи аналогічні ідеї для роздумів про ситуації расового та економічного гноблення, Ж.- П. Сартр шукав спосіб вивести політичні імперативи в умовах безпідставності моральних цінностей, пов’язаних з його поглядом на ідеальність цінностей.
                По-перше, Ж.- П. Сартр стверджував , що існує одне значення, а саме свобода сама по собі, що дійсно є свого роду універсальний орган. Прихиляти себе до чого-небудь – це також завжди дотримуватися цінності свободи. У «Екзистенціалізмі – це гуманізм» Ж.- П. Сартр намагався встановити це за допомогою свого роду трансцендентного аргументу, але незабаром він відмовився від цієї стратегії і дотримувався більш скромного, стверджуючи, що письменник повинен завжди брати участь «на боці свободи». Згідно з теорією «заангажованої літератури», викладеною в «Що таке література?», створюючи літературний світ, автор завжди діє або для того, щоб уявити шляхи до подолання конкретних свобод, таких як расизм та капіталістична експлуатація, або ж закриває їх. В останньому випадку він суперечить собі, оскільки сама ідея письма передбачає свободу читача, а це, в принципі, означає всю читацьку публіку. Незалежно від суті цього аргументу, він дійсно свідчить про політичну цінність, якій Ж.- П. Сартр залишався відданим протягом усього життя: цінність свободи як самотворення.
                 Це зобов’язання нарешті привело Ж.- П. Сартра до думки, що сам екзистенціалізм був лише «ідеологічним» моментом в рамках марксизму, який він назвав «єдиною філософією нашого часу, за яку ми не можемо вийти». Як випливає з цього твердження, обійми Ж.- П. Сартра марксизму були функцією його відчуття історії як фактичної ситуації, в якій відбувається проект самотворення. «Оскільки існуюче є саморозвитком (дією), філософію –  включаючи екзистенційну філософію – не можна розуміти як безкорисливе теоретизування позачасових сутностей, але завжди є формою участі, діагнозом минулого та проекцією норм, відповідних іншому майбутньому світло якого теперішнє набуває значення. Тому воно завжди виникає з історико-політичної ситуації і є способом втручання в неї» [3, 335] . 
                  З самого початку екзистенціалізм бачив себе таким активістським шляхом, створюючи основу для найсерйозніших розбіжностей серед французьких екзистенціалістів, таких як Ж.- П. Сартр, Мерло-Понті та А. Камю, багато з яких боролися на сторінках журналу, заснованого Сартре та Мерло – Понті, Les Temps Modernes ).  Але пізніше Ж.- П. Сартр прийшов до висновку, що філософія самотворчості не може задовольнитися висвітленням ситуації індивідуального вибору; справжня політична ідентичність могла вийти лише з теорії, яка визначала такий вибір у практично орієнтованому аналізі його конкретної ситуації. Таким чином, йому здавалося, що «ідеологія існування» сама по собі є лише відчуженою формою глибшого аналізу соціальної та історичної реальності, передбаченої діалектичним підходом К. Маркса. Зосередившись на найважливіших аспектах матеріального стану, в якому відбувається екзистенційний проект самотворення, а саме на економічних відносинах в умовах дефіциту, Марксова критика капіталу запропонувала низку міркувань, які жодна «філософія свободи» не могла проігнорувати. , міркування, які мали б служити для орієнтації політичної участі до тих пір, поки «для кожного існуватиме реальний запас свободи поза виробництвом життя» . Отже, марксизм є неперевершеним, оскільки це найсвідоміша теорія нашого відчуженого становища конкретної невідомості, орієнтована на практично-політичне подолання цієї свободи.
                  Однак відношення Ж.- П. Сартра до ортодоксального марксизму відзначалося напруженістю, оскільки він вважав, що існуючий марксизм відмовився від обіцянки свого діалектичного підходу до соціальної реальності на користь догматичного «априоризму», який підніс історичну реальність під ковдру неживих абстракцій. Таким чином, він розпочав свою «Критику діалектичного розуму», щоб відновити обіцянку марксизму, переосмисливши його концепцію практики з точки зору екзистенціального поняття проекту. Те, що стало жорстким економічним детермінізмом, буде повернуто до діалектичної плинності, згадуючи екзистенційну доктрину самотворення: це правда, що людину «творить» історія, але в той же час вона творить саме цю історію. Ця спроба «відвоювати людину в марксизмі» –  тобто розробити метод, який би зберігав конкретні деталі людської дійсності як пережитий досвід – Не був добре сприйнятий ортодоксальними марксистами. Захоплення Ж.- П. Сартра подробицями життя Г. Флобера або життя Ш. Бодлера забагало занадто багато «буржуазного ідеалізм». Але ми бачимо тут, як політика Ж.- П. Сартра, подібно політиці Хайдеггера, виводилася з його концепції історії: не існує жодних закодованих законів, які роблять повалення капіталізму неминучим результатом економічних сил; в ситуації є лише чоловіки, які творять історію так, як вони її створюють. «Діалектичний матеріалізм – це неперевершена філософія тих, хто вибирає, хто зобов’язується, цінність свободи. Тоді політичне твердження, яке марксизм ставить до нас, спирається на ідеологічний анклав у ньому: автентичне існування як вибір» [19,321] .
Отже, справжнє існування має історичний, політичний вимір; весь вибір буде уважним до історії в тому сенсі, що контекстуалізується в якомусь часовому наративному розумінні свого місця. Але навіть тут слід визнати, що те, що робить існування справжнім, це не правильність розуміння оповіді, яке воно сприймає. Автентичність не залежить від певного предметного погляду на історію, якусь конкретну теорію чи емпіричну історію. З цієї точки зору, істотні історії, прийняті екзистенційними мислителями настільки ж різними, як М. Хайдеггер і Ж.- П. Сартр, можливо, слід читати менше як наукові висловлювання, що підлягають захисту від третьої особи, ніж як артикуляції історичної ситуації з точки зору тієї ситуації вимагають, враховуючи зацікавленість їх авторів. Іншими словами, вони виступають як виправдання екзистенціальних та політичних зобов’язань своїх авторів, ніж як форма політики: запрошення інших бачити речі такими, якими їх бачить автор, так що прагнення автора йти певним чином прийде поділитися.


III. Особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх влив на сучасний екзистенціалізм
               Екзистенціалізм відмовляється від традиційного розуміння філософії – метафізики. М. Хайдеггер вважав, що філософія не є наукою і не може нею бути. Філософія також не може бути світоглядом. Філософія на рівні з мистецтвом і релігією, вони їй ближчі за все, але все ж таки філософію не можливо визначити через мистецтво і релігію. Її можна визначити тільки через неї саму, вона є самостійне й останнє. «Філософія є філософствування». Філософія має справу з прикордрнними поняттями, які не можуть бути визначені з наукової точки зору. Абсолютно загалльне – ось мета філософії. Філософія прагне збагнути світ у цілому, хоча що таке «світ у цілому», залишається під сумнівом. Рефлексує кожна людина, так як в філософії людина ставить себе під питання і тільки через рефлексію людина може одержати якусь відповідь на проблему буття. Але філософствує людина тільки тоді, коли буває в «фундаментальному настрої», що М. Хайдеггер визначає як ностальгія. При ностальгії людина занурюється у світ, зливається з ним, тут до неї приходить усвідомлення своєї конечності.
             Так говорить про філософію і А. Камю. «Є лише одна по-справжньому серйозна філософська проблема – проблема самогубства, пише він.  Зрозуміти, вартує або не вартує життя того, щоб його прожити, значить відповісти на фундаментальне запитання філософії. Усе інше – чи має світ три виміри, чи керується розум дев’ятьма або дванадцятьма категоріями –  другорядне» [27,790]. Що саме підштовхує нас до цього питання, що примушує нас філософствувати? Нудьга, туга, відповідає А. Камю. Нудьга зіштовхує нас лицем до лиця із абсурдністю нашого існування. Життя проходить за графіком, який не змінюється день за днем. Прокинувся, поснідав, шлях на роботу, робота, обід, знов робота, вечеря, сон. І так кожен день. В якийсь момент людина ставить питання перед собою «навіщо?» Нас долає нудьга, туга. «Для чого?», якщо все рівно життя рано чи пізно обірветься. Камю, зауважує, що «родовід абсурдного світу походить від злидарського народження». Але в його наступних міркуваннях соціальний стан не грає майже ніякої ролі. Так, багатство дає можливість якось додати яскравих фарб у життя, але і воно не рятує від нудьги і туги, не усуває абсурдності світу.
           «Такий настрій і змушує людину замислитися над проблемою буття. На думку екзистенціалізму, категорія буття є центральною в філософії. Парменід, увівши категорію буття, хоча його висловлення «є, власне, буття» дотепер не продумане, на думку М. Хайдеггера, визначив розвиток європейської думки дотепер і забезпечив планетарну перевагу європейського типу мислення.  М. Хайдеггер має на увазі той факт, що давньогрецьке уявлення про буття як пошук потаєного сущого обумовило появу науки, узагалі, і новоєвропейської науки, зокрема, хоча між давньогрецькою наукою і новоєвропейською наукою є дуже велика відмінність. Можна навіть сказати, що вони протилежні, тому що грецьку науку-філософію цікавить загальне і не цікавлять частковості, а новоєвропейську науку, навпаки, цікавлять, насамперед, часткове, досвід. Але, на думку екзистенціалістів, давньогрецьке розуміння буття, як і його розуміння всією наступною метафізикою, невірне. Вони виходили з розуміння буття як сущого, що знаходиться за межами чуттєвого сприйняття, трансцендентного за своєю суттю. «І атоми Демокрита, і ідеї Платона, і Бог Середньовіччя, і монади Г. В. Лейбніца, і відчуття Д. Берклі – усе це суще, що називається буттям» [13,234]. І навіть коли Ніцше на місце цього раціонально абстрактного, трансцендентного ставить волю до влади, як прояв чуттєво конкретного, він, заявляє М. Хайдеггер, не виходить за рамки метафізики, тому що і він розуміє буття як суще, »як волю до влади. Але буття як сущого немає. 
Буття не може бути Богом і не може бути основою світу. Буття набагато ширше, ніж усе суще, і все рівно воно ближче людині, ніж будь-яке суще. «Будь-яке суще вже припускає конкретне буття, тому від сущого не можна прийти до буття, а можна прийти тільки до іншого сущого, яке теж завжди конкретне, виразне» [16,830]. Отже, проблема буття не може бути вирішена в рамках класичної філософії,  незважаючи на те що, класична філософія її поставила.
Тільки завдяки людському існуванню проблема буття може бути вирішена. Людина – це єдина істота, яка може поставити питання про проблему буття. Ажде людина наділена свідомістю і це не та властивість, яку можна поставити на рівень з іншими, які притаманні людині. Це і робить людину особливою і ставить її в особливе положення. «Свідомість є буття, для якого в його бутті стоїть питання про його буття, – пише Ж.- П. Сартр, – оскільки це буття припускає інше, ніж воно, буття». [2,832]  Завдяки свідомості людина є тією істотою, що порушує питання про буття, знає про своє буття. Сартр характеризує буття свідомості як «для-себе-буття», а буття речей світу як «буття-в-собі». «У-собі-буття» характеризується абсолютною тотожністю, щільністю, пасивністю. У той час як «для-себе-буттю» властиве знищення, воно є заперечення, мінливість. У бутті речей сутність передує існуванню, а в бутті людини існування передує сутності. [2,708] Усе у світі є те, що воно є з моменту своєї появи, лише людина у своєму існуванні ніколи не закінчена. Думка у філософії не нова. Уже в епоху Відродження Піко делла Мірандола, відстоюючи свободу волі людини, стверджував, що, створивши людину, Бог не встановив для неї жорстко позначеного місця, надавши їй можливість самій створювати свою долю, піднятися до ангела або опуститися до тварини. Але ні Д. П. делла Мірандола, ні навіть Р. Декарт, що поставив своїм «Ergo cogito» людину у центр своєї філософії, не вийшли в розгляді людини за межі метафізики.
                   Метафізика, на думку М. Хайдеггера, у своєму розумінні природи людини розглядає її як суще серед інших сущих, не виділяє її з інших видів буття, розглядає її як особливу річ, наділену своїми здібностями. Навіть Ж.- П. Сартр у своєму «Бутті і ніщо» залишається ще в рамках метафізики, оскільки і сутність, і існування він розглядає в традиційному змісті. Екзистенція – це не просте існування, як його розуміє середньовічна філософія на противагу essential – сутності, а людське існування, спосіб буття людини. «Екзистенція може бути властива тільки людській істоті, – пише М. Хайдеггер, – тобто тільки людському способу «буття», тому що тільки людині ... доступна доля екзистенції. Тому в екзистенції ніколи і не можна мислити якийсь специфічний рід серед інших родів живих істот... » . Нерозуміння метафізикою цієї особливості буття людини веде до того, що, поставивши проблему буття, метафізика взагалі не знає буття. Вона знає тільки суще і під буттям розуміє суще як таке в цілому, у його найбільш загальних рисах, у його вищому прояві. Цей принцип підходу до буття успадковує і наука, як грецька, так і сучасна, хоча в принципі сучасна наука і не порушує питання про буття, у кращому випадку її цікавить суще у вигляді останньої основи, будь то атом, елементарна частка, енергія тощо.
                 Отже, людина знає про буття, оскільки вона екзистує, і в цьому стані вона зіштовхується з Ніщо. У своїй промові «Що таке метафізика?» М. Хайдеггер розкриває процес відкриття буття як процес відкриття Ніщо. Зіштовхуючись з Ніщо ми приходимо до розуміння буття як єдності сущого, сущого як такого, тому що тільки перед Ніщо єдність сущого перед нами виявляється як буття, як протилежність Ніщо. Але цей прояв Ніщо, прояв буття не є результатом аналізу. «Буття – зовсім не визначення думки» . Відкриття Ніщо, а значить і буття є результатом екстатичного стану, результатом ностальгічного стану, глибокої туги, результатом «фундаментального настрою жаху». Екзистенціалізм тому і вважають однією з головних ірраціоналістичних течій західної філософії XX століття, оскільки він вважає буття, суще як таке недоступним розуму. Воно під силу тільки безпосередньому баченню, інтуїції. Тільки в стані або настрої туги, жаху, ностальгії, людина сприймає суще в цілому так, що вона сама включена в суще й усвідомлює вона це тому, що в цьому стані вона виявляється перед Ніщо, усвідомлює свою конечність, спрямованість свого буття до смерті. Але потрібно мати на увазі, що нудьга і жах, у яких нам відкривається Ніщо, а значить і буття – це не нудьга від поганої, нецікавої книги або уявлення, не жах боягуза перед уявлюваною або реальною небезпекою, а матафізична нудьга і метафізичний жах, що охоплюють нас цілком, що ставлять наше буття під питання перед Ніщо, що відкриває нам істину буття і Ніщо.
                 Провідною формою сучасного філософського гуманізму є екзистенційна філософія. Одним з перших її представників був датський філософ Серен К’єркегор (1813-1855 рр.). На противагу жорстокій однозначності раціоналістичного тлумачення істини як знання незалежного від суб’єкта, С. К’єркегор висуває концепцію особистої (екзистенціальної) істини. Ідеї С. К’єркегора, щоправда, на деякий час були забуті. І лише в 20-і роки XX ст. німецький філософ М. Хайдегер сформувалював філософське вчення, центральним поняттям якого постала «екзистенція» – людське існування.. Найбільш відомими представниками екзистенціалізму є К. Ясперс, А. Камю, Ж.- П. Сартр, Г. Марсель, М. Мерло Понті, Х. Ортега-і-Гасет та ін.
                М. Хайдеггер (1889-1976 рр.) при побудові своєї системи виходить із положення про пріоритет людського існування стосовно всього іншого. На відміну від класичних філософських вчень про буття, які розглядають його як об’єктивний, незалежний від свідомості світ, М. Хайдеггер розуміє буття як поєднання тієї частини світу, яка залучена до людської діяльності, і самої цієї діяльності. Буття є неподільною конкретністю, яка переживається людиною, а не схематизоване за допомогою теоретичних абстракцій і категорій буття, як це мало місце у традиційній філософії.
                За думкою М. Хайдеггера, розуміння справжньої структури буття як певної єдності його часових характеристик (минулого, нинішнього і майбутнього) дає людині можливість відрізняти справжнє буття від несправжнього. Людина є істотою кінечною в часі, смертною. Тому в залежності від того, яка характеристика часу висувається на передній план (майбутнє чи нинішнє), людське буття буде справжнім або несправжнім.
              «Якщо людина акцентує увагу на нинішньому часі, в якому над нею панують речі і знеособлені соціальні структури, то її буття є несправжнім буттям; коли ж людина усвідомлює свою кінечність і приходить до свободи, тоді її буття є справжнім» [20,245]. М. Хайдеггер намагається наголосити на унікальності, самобутності кожної людини, яка завдяки власним зусиллям повинна пройти свій унікальний життєвий шлях. «Масова», «стандартизована» людина – це несправжня людина; в ній немає нічого унікального і неповторного, що й робить людину індивідуальністю.
                В такому підході і такій оцінці людини та її призначення проявляється гуманістична спрямованість філософії М. Хайдеггера.
                А. Камю (1913-1960 рр.) – французький філософ-екзистенціаліст, письменник, публіцист. Основна проблема творчості А. Камю – тема абсурду людського існування. Саме розгляду зазначеної проблеми присвячені праці «Міф про Сізіфа», «Калігула», «Бунтуюча людина», «Чума».
                А. Камю прагне відповісти на запитання: «Як жити без найвищого сенсу і благодаті?», «Як жити у світі, де вмерла релігійна надія? Що її замінить?».
                Вихідний пункт його філософії – абсурд, який ставить під сумнів цінності. А. Камю вважав, що сам по собі світ не абсурдний, він просто нерозумний, тому що він є позалюдською реальністю, яка не має нічого спільного з нашими бажаннями і нашим розумом.
                Для абсурду необхідні людина і світ, знищення одного з них означає припинення абсурду. З констатації абсурду А. Камю робить два неправомірних висновки: про самогубство і «філософське самогубство».
                З абсурду випливає заперечення універсальних етичних норм, що призводить до реалізації принципу «все дозволено». На думку А. Камю, абсурд не слід знищувати самогубством або «стрибком віри», необхідно його максимально повно позбутися.
                  Ще один відомий представник екзистенціалізму Ж.- П. Сартр (1905-1980 рр.) вихідним пунктом філософії вважає суб’єктивність індивіда. Екзистунціалізм, за Сартром, це єдина філософія, яка не робить з людини об’єкта, а утверджує її існування як неповторної індивідуальності. Людина є істота вільна, яка бажає свободи не лише собі, а й іншим; людина ні при яких обставинах не може бути засобом, вона завжди є метою.
               В соціальному житті не може бути свободи. Кожна людина подібна до інших в своїх соціальних та професійних функціях, бо вна виконує всі ті функції які нав’язані зовнішніми факторами (суспільством). Людська унікальність розкривається внеповторності цілей, задумів, проектів, що направлені в майбутнє, отже людська свобода проявляється в виборі її мйбутноього. Майбутнє ще не розпочалось, в ньому є безліч варіантів, які постають перед людиною і тому вона завжди постає перед вибором, що і є насправді свободою. Отже, сам вибір і свобода є проявом справжньої людської сутності.  
                  «Як культурний рух екзистенціалізм належить минулому. Як філософське дослідження, яке запровадило нову норму – автентичність для розуміння того, що означає бути людиною – норми, прив’язаної до самобутньої, постдекартової концепції Я як практичного, втіленого, що є у світі –  екзистенціалізм продовжував відігравати важливу роль у сучасній думці як у континентальній, так і в аналітичній традиціях» [15,239]. Товариство феноменології та екзистенціальної філософії та товариства, присвячені М. Хайдеггеру, Ж.- П. Сартру, Мерло-Понті, К. Ясперсу, С. де Бовуар та іншим екзистенційним філософам, забезпечують форум для постійної роботи – як історичного, наукового, так і більш систематичного спрямування – яка продовжується те, що Хаваджа назвав «традицією» екзистенціалізму, часто вводячи його у протистояння з новітніми рухами, такими як структуралізм, деконструкція.
                У галузі гендерних досліджень Джудіт Батлер (1990) важливо спирається на екзистенційні джерела, як Льюїс Гордон (1995) у галузі теорії рас (див. Також Бернасконі 2003). Метью Реткліфф (2008) та Кевін Ахо (2019) розробляють екзистенційні підходи до психопатології. Інтерес до наративної концепції самоідентичності – наприклад, у роботах Чарльза Тейлора (1999), Пола Рікера, Девіда Карра (1986) або Чарльза Гіньйона – сягає своїм корінням в екзистенційну ревізію гегелівських уявлень про тимчасовість та її критика раціоналізму. Хуберт Дрейфус (1979) розробив впливову критику програми «Штучний інтелект», по суті спираючись на екзистенціалістську ідею, особливо в М. Хайдеггера та Мерло-Понті, що світ людини, світ смислу, треба розуміти перш за все як функцію наших втілених практик і не можна представляти їх як логічно структуровану систему уявлень. Закликаючи до «нового екзистенціалізму», Джон Гогеланд (1998) дослідив роль екзистенціальних зобов’язань у науковій практиці як практиці відстеження істини. У метафізиці Маркус Габріель (2018) прийняв термін «нео-екзистенціалізм», щоб описати не натуралістичний погляд на розум у «всесвіті», який покінчає з «онтологічною асиметрією» ідеалізму на користь точки зору, в якій визначається розум як боротьба за осмислення того факту, що вона не просто є частиною Всесвіту, і що звичні «світи», в яких вона мешкає в цій боротьбі, не складають цілого. У серії книг Майкл Гельвен (наприклад, 1990, 1997) розмірковував про відмінності між екзистенційним, моральним, та гносеологічні чи логічні виміри досвіду, показуючи, як стандарти, відповідні кожному з них, переплітаються, не зводячи до жодного окремого. Відродження інтересу до моральної психології знаходить багатьох письменників, котрі беруться за питання самоідентичності та відповідальності таким чином, щоб нагадувати про екзистенційні теми саморозвитку та вибору – наприклад, Крістін Корсгаард (1996) вирішально апелює до понять  «самоконституція» та «практична ідентичність»; Річард Моран (Richard Moran, 2001) наголошує на зв’язку між самовизнанням та перспективою від першої особи таким чином, що частково походить від Ж.- П. Сартра; і Томас Нагель, і Бернард Вільямс дотримувались екзистенціалістської лінії, яка пов’язує сенс із кінцевістю нашого існування. Навіть якщо такі письменники часто з більшою впевненістю ставляться до пробного каменю раціональності, ніж класичні екзистенціалісти, їхні праці обробляють місцевість, яку спочатку побачили останні. І сьогодні, як ми вже зазначали, ми можемо знайти повноцінні аргументи на користь екзистенціалістської етики у таких письменників, як М. Веббер та Макмуллін.
                  Крім того, після багатьох років поза модою у Франції, екзистенційні мотиви знову стали помітними у творчості провідних мислителів. Охоплення М. Фуко певної концепції свободи та його дослідження «піклування про себе» нагадують суперечки в рамках екзистенціалізму, як і робота Ж. Дерріди про релігію без Бога та його роздуми про концепції смерті, вибору та відповідальності. Книги Д. М. Купера (1999 р.) та Алана Шріфта (1995) дуже різними способами припускають, що переоцінка спадщини екзистенціалізму є важливим пунктом порядку денного сучасної філософії. Насправді є підстави думати, що така переоцінка наразі триває. Наприклад, Рейнольдс (2006 р.) завершує вступ до екзистенціалізму розглядом того, як такі постструктуралісти, як Ж. Дерріда, Ж. Делез, і М. Фуко розширюють певні роздуми, знайдені у Ж.- П. Сартра, А. Камю та М. Хайдеггера, тоді як Рейнольдс (2004 р.) робить те ж саме, більш докладно, для Ж. Дерріди та Мерло-Понті. Декілька подальших публікацій вирішують проблему введення екзистенціальної думки в діалог із пунктами сучасного філософського порядку денного. Едвард Барінг (2011 р.) висвітлює історичний взаємозв’язок між Ж. Деррідою та екзистенціалізмом і знаходить своєрідний «християнський» екзистенціалізм у творчості Ж. Дерріди до 1952 р., Сліди якої помітні в його подальшому мисленні. Збірник під редакцією Юдакена та Бернасконі (2012 р.) досліджує історичний контекст екзистенціалістських праць, про які свідчить сучасна критика канонізації. Феміністична думка призвела до вибуху роботи, що переоцінює відносини С. де Бовуар і Ж.- П. Сартра та їх значення для витоків самого екзистенціалізму, наприклад, Крукс (1990 р. , 1912 р.), Бергоффен (1997р.), Арп (2001 р.), Хайнамаа (2003 р.), Deutscher (2008) та Simons (2013 р.). У 2011 р. З’явився супутник континууму до екзистенціалізму (Джозеф, Рейнольдс та Вудвард 2011 р.), а потім  Кембриджський супутник екзистенціалізму (Кровелл 2012 р.). Статті в обох томах прагнуть показати систематичну відповідність екзистенційних концепцій та підходів для сучасної роботи у філософії та інших галузях. Як зазначає Кевін Ахо, у таких різноманітних сферах, як когнітивна наука, психіатрія, охорона здоров’я та екологічна філософія, «спадщина екзистенціалізму жива і здорова» (2014: 140). 
    



Висновки 
                 Метою дослідження було здійснення реконструкції соціально-політичних витоків філософії екзистенціалізму. В загальному підсумку, вище викладений матеріал дав змогу дізнатися більше про соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму, а також заглибитись в особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму.
                У першому розділі роботи було досліджено генезу основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму. Був здійснений огляд основної літератури, що допоміг охарактеризувати досліджувану епоху. Звідси випливає що екзистенціалізм у 60-70-ті роки минулого століття став одним з найпопулярніших напрямків західної філософії та набув дуже велику кількість послідовників і прихильників в усьому світі. Студентська молодь та інтелігенція особливо виявила цікавість до нього. Для людства кінця ХХ ст. дуже важливе значення мало попередження екзистенціалізму проти безумовної віри в науку і техніку, проти конформізму. Екзистенціалізм достатньо продуктивно та по новому поставив і розв’язав проблему вибору та свободи людини. 
               Екзистенціалізм – це філософія, яка підкреслює індивідуальне існування , свободу та вибір. Це точка зору, згідно з якою люди визначають власний сенс життя і намагаються приймати раціональні рішення, незважаючи на існування в ірраціональному всесвіті. Вона зосереджена на питанні людського існування та відчуття того, що в основі існування немає мети чи пояснення. Вона стверджує, що, оскільки немає Бога чи будь-якої іншої трансцендентної сили, єдиний спосіб протистояти цьому ніщо (і, отже, знайти сенсу житті) – це існування.
              Таким чином, екзистенціалізм вважає, що люди повністю вільні і повинні нести особисту відповідальність за себе (хоча з цією відповідальністю виникає страх або глибока туга). Тому він наголошує на дії, свободі та прийнятті рішень як на основоположних і вважає, що єдиним способом піднятися над абсурдною по суті умовою людства (яка характеризується стражданнями та неминучою смертю ) є здійснення нашої особистої свободи та вибору (повна відмова від детермінізму).
               Часто Екзистенціалізм як рух використовується для опису тих, хто відмовляється належати до будь-якої школи думки, заперечуючи адекватність будь-якої сукупності вірувань або систем, заявляючи, що вони поверхневі, академічні та віддалені від життя. Хоча це має багато спільного з Нігілізмом, Екзистенціалізм – це більше реакція на традиційні філософські тапрями, такі як Раціоналізм, Емпіризм і Позитивізм, які прагнуть виявити остаточний порядок і загальнолюдський зміст в метафізичних принципах або в структурі спостережуваного світу. Він стверджує, що люди насправді приймають рішення на основі того, що для них має значення , а не того, що є раціональним .
                «Екзистенціалізм відштовхується від найбільш типових форм радикального розчарування в історії, які призводять до тлумачення сучасного суспільства як періоду кризи цивілізації, кризи розуму і кризи гуманності. Але екзистенціалізм не виступає в якості захисника цієї кризи. Навпаки, він протестує проти капітуляції особистості перед цією кризою» [12,256].
                 На думку екзистенціалістів саме такі катастрофічні події виявили нестійкість та крихкість людського буття. Будь-якій людині потрібно розібратись зі своїм внутрішніми світом та зважити свої можливості і здібності, аби витримати той тиск, який читить на неї навколишній світ.
               Другий розділ даної роботи присвячений аналізу соціально-
політичних умов формування екзистенціальної філософії. Найголовнішим та центральним поняттям вчення є екзистенція – людське існування як
нерозчленованої цілісність об’єкта і суб’єкта. Осягаючи себе як
екзистенцію, особистість знаходить свободу, яка є вибір самої себе, своєї
сутності. Вибір свободи накладає на індивіда відповідальність за все, що
відбувається в світі.
               Самим головним та центральним поняттям вчення є екзистенція – людське існування як нерозчленованої цілісність об’єкта і суб’єкта. Осягаючи себе як екзистенцію, особистість знаходить свободу, яка є вибір самої себе, своєї сутності. Вибір свободи накладає на індивіда відповідальність за все, що відбувається в світі. 
               Одним з об’єктів філософського осмислення в екзистенціалізмі є буття індивідуальності, сенс, знання, цінності, що утворюють «життєвий» світ особистості.
              Життєвий світ – це не частина предметного матеріального світу, а світ духовності, суб’єктивності. Одною з центральних понять екзистенціалізму є протиставлення соціального та індивідуального буття. Людина не визначається ніякою сутністю: ні природою, ні суспільством, ні власною сутністю людини. Має значення тільки її існування. Основна установка екзистенціалізму – існування передує сутності, тобто людина спочатку існує, з’являється у світі, діє в ньому, а вже потім визначається як особистість. За екзистенціалізму, людина – це тимчасове, кінцева істота, призначена до смерті. Уявлення про смерть як самоочевидне, абсолютний кордон будь-яких людських починань займає в екзистенціалізмі таке ж місце, як і релігія, хоча більшість представників цієї філософії не пропонують людині ніякої потойбічної перспективи. 
              На думку екзистенціалістів людина не повинна тікати від розуміння своєї смертності. 
                Граничні ситуації ставлять людину перед вибором. Людина постійно повинна вибирати ту чи іншу форму своєї поведінки, орієнтуватися на ті чи інші цінності та ідеали. Для релігійного екзистенціалізму головний момент вибору «за» або «проти» Бога. «За» – значить, шлях віри, любові, смирення. В результаті людину чекає нескінченне блаженство. «Проти» – означає зречення від Бога, чревате божественною карою. У секулярному різновиді екзистенціалізму головний момент вибору пов’язаний з формою самореалізації особистості. Це самореалізація визначається фактом випадковості людського буття, його занедбаністю в цьому світі. Занедбаність означає, що людина ніким не створена. Вона з’являється в світі з волі випадку, і їй нема на що спертися.
              Можливість людини творити саму себе і світ інших людей, обирати майбутнє є наслідком фундаментальної характеристики людського існування – його волі. Людина – це свобода. Екзистенціалісти зазначають та наголошують, що людина вільна абсолютно незалежно від реальних можливостей здійснення його цілей. «Свобода людини зберігається в будь-якій обстановці і виражається в можливості вибирати, робити вибір» [14,142]. Мова йде не про вибір можливостей для дії, а вираженні свого ставлення до даної ситуації.  Можем зазначити, що свобода в екзистенціалізмі – свобода свідомості, свобода вибору духовно-моральної позиції індивіда. Також є сильною постановка проблеми свободи в екзистенціалізмі. Вона полягає в прагненні підкреслити, що діяльність людей спрямовується насамперед не зовнішніми обставинами, а внутрішніми мотивами, що кожна окрема людина в різних обставинах подумки реагує не так як би зреарувала інша.  Не потрібно в разі негативного розвитку подій все звалювати на обставини, так як від кожної людини залежить дуже багато. 
              Якщо людина не вільна, якщо людина в своїх діях постійно детермінована, зумовлена якимись духовними або матеріальними чинниками, то вона, по екзистенціалізму, не відповідає за свої дії. Але якщо людина надходить вільно, якщо існує свобода волі, вибору і засобів їх здійснення, значить вона у відповіді і за наслідки своїх дій.
               Третій розділ роботи окреслює особливості екзистенціалів буття у філософії екзистенціалізму, а також здійснює реконструкцію їх впливу на сучасний світ. Вчення екзистенціалізму носить яскраво виражений морально-етичний характер, мобілізує людей на формування активної життєвої позиції. З відходом з життя основних представників цієї течії вплив екзистенціалізму послабшав. Але його основні ідеї були освоєні іншими напрямками сучасної філософії.
               Аналізуючи філософські погляди основних представників екзистенціалізму ми бачимо, що, вивчаючи їх, ми маємо справу хоча і з різними, але подібними в самому істотному і головному, вченнями про буття і людське існування в ньому.
               С. К'єркегор, говорить про те, що людина входить в життя непідготовленною і сприймає його як свято, вдосконалюючи себе на протязі свого життя, вона здатна пересуватись від естетичнго ставлення життя, метою якого є насолода, до етичного, метою якого є розумне служіння і наближення до релігійного життя, яке перетворюється на служіння Богу 
             Для  М. Хайдеггера головним завдання на шляху вирішення питань людського існування в світі – закладка фундаменту під розуміння світу. Тут вже відіграє свою роль онтологія, яка базується на тому, що прислухається до буття і на виробленні ставлення до нього у відповідності з тими сигналами, які подає воно нам при нашій жазі комфортно влаштуватися в світі. Філософ  хоче знайти консенсус між світом і людиною на основі людського розуму, збагаченого знаннями про гармонію світу.
            Для К. Ясперса рішення проблем людського існування в світі можливо на основі пристосування до світу. Він прагне вселити читачу своїх творів дбайливе і відповідальне ставлення до знайдених європейською цивілізацією цінностей. Мислитель застерігає проти бездумного розхитування підвалин західного суспільства і бажає спрямувати зусилля людей на відповідальне творення світової спільноти, в якому народи зіллються в єдину сім’ю.
              Ж.-П. Сартр і А. Камю які показували неблагополуччя світу і його абсурдність, пропонують не падати духом, а мужньо виконувати свій людський обов’язок, не боячись втрат, які не схиляючись під ударами долі, спокійно робити свою буденну справу, коли ж гніт дійсності стає нестерпним, наважуватися на бунт, що усуває і послабляє цей гніт.
                 Отже, центральною проблемою екзистенціальної філософії є буття людини та буття світу. Про це свідчать навіть назви творів основоположників екзистенціалізму. У М. Хайдеггера – основна праця «Буття і час», у Ж.- П. Сартра – «Буття і ніщо» та ін. 
            







СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1. Ясперс К.  Смысл и назначение истории: Пер. с нем . — М.: Политиздат, 1991 . — 527 с. — (Мыслители XX в.). ISBN 5—250—01357—0 
2. Сартр, Жан-Поль. Буття і ніщо [Текст] : нарис феноменологічної онтології / Ж. Сартр ; пер. В. Лях, П. Таращук. - К. : Видавництво Соломії Павличко «Основи», 2001. - 855 с.
3. Ж.-П.Сартр. ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ – ЭТО ГУМАНИЗМ. В кн.: Сумерки богов. М.: «Политиздат», 1989. c. 319-344.
4. Ясперс, Карл.Общая психопатология [Текст] / К. Ясперс ; пер. Л. О. Акопян. - М. : Практика, 1997. - 1056 с.
5.  Камю, Альбер. Сочинения [Текст] : в 5 т. / А. Камю. - Х. : Фолио, 1997 . - (Вершины). - ISBN 966-03-0277-0.
Т. 3 : Праведники. - Человек бунтующий. - Лето. - Падение. - Х. : [б.в.], 1998. - 575 с.
6. Райда К. Історико-філософське дослідження постекзистенціального мислення. – К., 1998.
7.  Лепп І. Християнська філософія екзистенції / Пер. з фр. В. Ляха, О. Марштупенко. - К.: Унів. вид-во «Пульсари», 2004. - 148 с.
8. Антологія світової літературно-критичної думки XX ст. [навч. пос] / за ред. М.Зубрицької. 2-е вид., доп. - Львів : Літопис, 2001.-832 с.
9. Хайдегтер М. Время и бытиё : Статьи и выступления / М.Хайдеггер. / Сост., пер. с нем. и комм. В. В. Бибихина. - М.: Изд-во«Республика», 1993. - 447 с.
10.  Аристотель. Никомахова етика. Соч. в 4т. М.: Мысль, 1983. – Т.4.- 830с.
11.  Асмус В.Ф. Этика Канта. Кант И. Соч. в 6-ти т. М.: Мысль, 1995.- Т.4. –Ч.1.
12.  Асмус В.Ф. Античная философия. М.:1976. – 234с.
13.  Анисимов С.Ф. Мораль и поведение.- М.: Мысль, 1979.- 142с.
14.  Адорно Теодор. Проблеми філософії моралі. – М.: Республіка, 2000. -239с.
15.  Аристотель. Никомахова зтика. Соч. В 4 т. - М.: Мысль, 1983. -Т.4.- 830 с.
16.  Бичко А.К. та ін. Історія філософії: Підр.- К.: Либідь, 2001.- 408с.
17.  Богомолов А.С., Антична філософія – М.: Изд-во. Моск. У-та. ,1985.- 368с.
18.  Боргош Ю. Фома Аквинский. – М.: Мысль, 1975. – 321с.
19.  Булатов М.О., ЗагороднюкВ.П., Малєєв К.С., Солонько Л.А. Філософська антропологія в контексті сучасної епохи. – К.: Стилос, 2001. – 245с. 
20. Миголатьев А.А. Философия: Учебник для вузов.- М.: Юнити-Дана, 2001, 639 с.
21. Камю Альбер (Albert Camus) Посторонний. (L' étranger). На фр. яз. – М.: Юпитер-Интер, 2003. – 124с.
22.  Философский энциклопедический словарь.- М.: Сов. энциклопедия, 1989,с.240
23.  Миголатьев А.А., Философия: Учебник для вузов.- М.: Юнити-Дана, 2001, с 220
24.   А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.790
25.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791
26.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.790
27.  Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с101
28.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791
29.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791
30.  А. Камю, цит. по Бессонов Б.Н., Философские портреты.- Омск: Омск гос. ун-т, 2002,с490
31.  А. Камю, цит. по Тормасов Б.А. Философы и философия. – М.: Остожье, 1998, с 474
32.  Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998, с 109
33.  А. Камю, цит. по Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с110
34.  А. Камю, цит. по Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с111
35.  История философии: Энциклопедия.- Минск: Интерпрес-сервис,2002, с 436



61

image1.emf



Київський університет імені Бориса Грінченка 



Кафедра філософії 



Історико-філософський факультет 



 



 



 



 



 



Дипломна робота на тему: 



«Соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму» 



 



 



 



 



Студентки ФІЛОСб-1-17.40д групи 



Перенчук Валерії Валеріївни 



Науковий керівник: 



Кандидат філософських наук 



Мартич Руслана Василівна 



 



 



 



Київ – 2021 










Київський університет імені Бориса Грінченка 

Кафедра філософії 

Історико-філософський факультет 

 

 

 

 

 

Дипломна робота на тему: 

«

Соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму

»

 

 

 

 

 

Студентки ФІЛОСб-1-17.40д групи

 

Перенчук Валерії Валеріївни

 

Науковий керівник:

 

Кандидат філософських наук

 

Мартич Руслана Василівна

  

 

 

Київ – 2021 


_________Microsoft_Word.docx
Київський університет імені Бориса Грінченка

Кафедра філософії

Історико-філософський факультет











Дипломна робота на тему:

«Соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму»









Студентки ФІЛОСб-1-17.40д групи

Перенчук Валерії Валеріївни

Науковий керівник:

Кандидат філософських наук

Мартич Руслана Василівна







Київ – 2021

Зміст

  Вступ……………………………………………………………………..…..3

I. Генеза основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму……………………………………...………………..………..5

II. Соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії в основних представниках……………………………….………….…………..14

III. Особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх впив на сучасний екзистенціалізм…….…………………...44

Висновки……………………………………………………………...…….55

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ……………………………….62





























Вступ

         Екзистенціалізм зародився в середині ХХ ст. і повністю змінив  свідомість людини. Людина  почала усвідомлювати себе як особистість, вона почала розуміти своє буття, стани своєї душі, мислення. Екзистенціалізм - загальний термін для тих філософів, які розглядають природу стану людини як ключову філософську проблему і які поділяють думку, що цю проблему найкраще вирішити за допомогою онтології.

        «Екзистенціалізм» як і «раціоналізм» та «емпіризм» – це термін, який є частиною  інтелектуальної історії.  Термін був  прийнятий як самоопис Жан-Полем Сартром, і завдяки широкому розповсюдженню післявоєнного літературно-філософського досвіду Сартра та його спільників, таких як Симона де Бовуар, Альбер Камю та Моріс Мерло-Понті – екзистенціалізм почали уподібнювати до культурного руху, який мов розквіт у Європі в 40-50-х роках. Основними визнаними екзистенціалістами були: А. Камю, Карл Ясперс, Мартін Хайдеггер і Мартін Бубер, Жан Вал, Габріель Марсель, Хосе Ортега-і-Гассет та Мігель де Унамуно, Микола Бердяєв та Лев Шестов. Філософи XIX століття, Серен К’єркегор і Фрідріх Ніцше, стали розглядатися як попередники руху. Екзистенціалізм був як літературним явищем, так і філософським. Власні ідеї Ж.- П. Сартра були і є більш відомими через його вигадані твори (такі як, «Нудота  і відсутність виходу» ), ніж через його більш суто філософські, а повоєнні роки знайшли дуже різноманітну групу письменників та художників, пов’язаних під цим терміном: ретроспективно Ф. М. Достоєвський, Г. Ібсен та Ф. Кафка були призвані; в Парижі були Андре Гіде, Жан Жене, Андре Мальро та Самуель Беккет; до клубу належать норвежець Кнут Гамсун і румун Євген Іонеско; митців, таких як Альберто Джакометті і навіть абстрактних експресіоністів, таких як Джексон Поллок, Аршил Горький та Віллем де Кунінг, та режисерів, таких як Жан-Люк Годар та Інгмар Бергман, розуміли в екзистенційному плані.  Образ екзистенціалізму до середини 1970-х став стереотипом, який пародіювали у багатьох книгах і фільмах Вуді Аллена.

          Через це інколи люди мають припущення, що екзистенціалізм – це минулий культурний рух, а не філософська позиція.

Всі люди є окремими оригінальними особистостями, вони живуть своїм життям, але їм потрібно усвідомити своє існування, зрозуміти його суть, і тільки тоді кожна людина  пізнає справжню істину життя.

































Актуальність дослідження

На нашу думку, ця тема дуже актуальна. Життя людини частіше за все проходить непомітно, і за все життя  вона навіть не встигає зрозуміти своє справжнє призначення . Необхідно розмірковувати над цим питанням, тому що воно дуже важливе. Скоріше за все, воно є найважливішим для кожного з нас. Чи варто життя того, щоб прожити його і навіть не розуміти свого існування? Чи варто жити повністю занурюючись у повсякденність? Мабуть,  інколи потрібно вирішити та зрозуміти для самого себе для чого ти живеш і усвідомити себе як особистість.

Ця  проблема має дуже серйозно поставати в суспільстві, особливо теперішньому. Але на превеликий жаль, сучасні люди не приділяють їй достатню кількість уваги, вона залишається не повністю розкритою для кожного, як окремої, унікальної особистості. 

Об’єктом дослідження  екзистенціалізм як особливий напрям філософського осягнення буття людини.

Предметом дослідження є специфічні умови зародження та генези філософії екзистенціалізму.

          Завданням даної роботи є дослідити генезу основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму та соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії, також дізнатися більше про особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх впив на сучасний екзистенціаліз.











I. Генеза основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму       

          Екзистенціалізм – це дуже широке визначення, головним центром вивчення якого є людина,  її проблеми, та труднощі існування в навколишньому світі. Перший раз про екзистенціалізм заговорили в кінці 20-х років XX ст. Більшість  вважала цей напрямок філософії безперспективним, але через невелику кількість часу він переріс у великий ідейний рух.

           Розрізняють атеїстичний і релігійний екзистенціалізм. Атеїстичний екзистенціалізм говорить про «занедбаність» людини, фактично – про його «богозалишенність».  Цей вид екзистенціалізму дуже сильно відмінний від християнських екзистенціальних робіть С. Керк’єгора і розвивався в напрямку атеїстичного світобачення. Екзистенційна особистість повністю відходить від обставин і дотримується свого «проєкту».

           Екзистенціалізм говорить про «страшний тягар та жахи свободи» свободи. Атеїстичний екзистенціалізм тим самим стверджує необхідність богоподоби людини, як основи його істинного буття. В атеїстичному екзистенціалізмі є ідея «очікування Бога», але Бога, що не зводиться до ритуально-магічного об’єкту, відносини з яким цілком очевидні.

            Але в релігійному екзистенціалізмі Бог найменш схожий на антропоморфне божество. Він абсолютно за межою людського світу, це скоріше «шифр» ідеального людського універсуму,  співвідносячись з яким людина вирішує, що він є; сверхреальність символу, який «висвічує шлях людини до творчості» (М. О. Бердяєв, Л. І. Шестов).

            Біблійний сюжет про гріхопадіння, спокуту і спасіння людини, його повернення до Бога в релігійному екзистенціалізмі пеетворюється в думку про необхідність героїчного подвигу, здійснювалися кожною людиною – плати за свободу; в іншому випадку людина перебуває в ілюзорно-магічному, невільному ставленні до Бога.

           Екзистенціалізм – це філософське вираження дуже сильних потрясінь, з якими зіткнулися люди під час криз 20-40 р. Екзистенціалісти намагалися зрозуміти людину в критичних та кризових ситуаціях. Вони сконцентрувалися  на проблемі духовної витримки людей, які потрапили у ірраціональний потік подій який вийшов з-під контролю. 

          Тяжкий період історії, екзистенціалізм розглядає як криза розуму і гуманізму. Свідомість людини XX століття відрізняється апокаліптичним страхом, відчуттям самотності. Завдання екзистенціалізму перш за все є створення нових визначень предмета філософії і можливостей нових постулатів.

           Основні положення екзистенціалізму сформувалися ще в XIX ст. датським теологом і філософом С. К’єркегором, а сформувався напрям в XX ст. Теоретичними джерелами і своїми попередниками екзистенціалісти вважають феноменологію Е. Гуссерля (1859-1938 р.) і «філософію життя» В. Дільтея (1833-1911 р.), Ф. Ніцше (1844-1900 р.), а також Ф. М. Достоєвського (1821-1881 р.). Ідеї ​​екзистенціалізму виникали в різних країнах в різні роки.

            В Росії, перед початком першої світової війни екзистенціалізм проповідувався Л. Шестовим (1866-1938 р.) і  М. О. Бердяєвим (1874 -1948 р.), які в 20-х роках  пропагували свої погляди за кордоном, зокрема у Франції. У Німеччині екзистенціалізм почав розвиватися після першої світової війни і його засновниками були: К. Ясперс (1883-1969 р.), М. Хайдеггер (1889-1976) і О. Ф. Больнов. Надзвичайно швидко почав розвиватися екзистенціалізм у Франції під час другої світової війни та після неї. Представниками були Г. Марсель (1889-1973 р.), Ж.-П. Сартр (1905-1980 р.), А. Камю (1913-1960 р.) – і інших європейських країнах – Іспанії (Ортега-і-Гассет, 1883-1955), Італії (Е. Пачі, Н. Аббаньяно та ін.).

               Розвитку та актуалізації та екзистенціалізму в 20-70-ті рр. ХХ ст. сприяли наступні причини:

· Кризи морального, економічного та політичного характеру, які охопили людство перед першою світовою війною та  в часи другої світової війни і між ними;

· Активний розвиток науки і техніки та експлуатація технічних досягнень на шкоду людині (вдосконалення військової техніки, кулемети, автомати, бомби, міни і т.д.);

· Небезпека загибелі людства (винахід та застосування ядерної зброї,  наближення екологічної катастрофи);

· Посилення жорстокості, нелюдське ставлення до людини (концтабори, трудові табори, близько 70 мільйонів загиблих у  війнах);

· Поширення тоталітарних режимів;

              Екзистенціалізм поширився у відповідь на ці явища. Проблеми, яким приділяли увагу філософи-екзистенціалісти: глибина його почуттів, переживань, унікальність людської особистості, тривог, надій,  життя в цілому. Суттєва суперечність між людським внутрішнім світом і навколишнім життям та проблема відчуження. Проблема людської самотності та занедбаності  (одинока людина  в навколишньому світі, у неї  немає місця де віна відчувала би себе потрібною); проблема життя, яке не має сенсу; проблема вибору; проблема пошуку свого внутрішнього «Я»; проблема пошуку місця в житті.

               Філософії екзистенціалізму дотримуються люди, які мають різні політичні переконання. Так, М. Хайдеггер в Німеччині в 30 – 40 рр. не припиняв співробітництва з нацистами. К. Ясперс не прийнявши фашизм, був позбавлений можливості викладати і друкувати свої праці; А. Камю, Ж.- П. Сартр і С. де Бовуар брали участь в  французькому Опорі, боролися з німецьким фашизмом, виступали за мир і демократію.

              Як об’єднує цих всіх людей екзистенціалізм? При всіх різночитаннях екзистенціалізм має загальні вихідні принципи. Головним положенням є ​​самотня людина з його крайнім індивідуалізмом і роздвоєною свідомістю. Філософія екзистенціалізму висловлює настрої певних кіл інтелігенції, яка побачила в ній занепокоєння проблемами культури, шляхами її розвитку в наш технократичний вік, побачила бажання пояснити чому люди не влаштовані своїм життям, нестійке положення «простої людини» в суспільстві, виявила протест проти нівелювання особистості, байдужості до її страждань, масової загибелі людей в війнах. Підвищена цікавість до цієї філософії зумовлена тим, що вона є захисницею гуманізму, що вона привернула увагу до «вічної» проблеми – людини, його місця і ролі в світі.

            ХХ ст. характеризується як століття «занепаду» та «хвилювання». В той час коли розум безсилий і в людській поведінці посилюється підсвідомість, переважає ірраціоналізм. Французький екзистенціаліст А. Камю вважав світ, в якому ми живемо, абсурдним. 

               Історичні катаклізми дають змогу зрозуміти безглуздість традиційних поглядів на історичний розвиток і нездоланний трагізм людського буття. Філософія екзистенціалізму відповідає запитам розгубленої людини, стривоженої перед лицем прогресу науки і історичних змін сучасного світу. Один з представників екзистенціалізму характеризує цей стан так: безпека зникла. Тому цю філософію часто називають «філософією розпачу», або «філософією кризи». Соціальний песимізм отримав в екзистенціалізмі свій подальший розвиток. Встановлення різних норм і правил в суспільному житті, посилення бюрократизації та стандартизації, в суспільному та приватному житті людини обмежують різні можливості внутрішнього світу людини; звичайна особистість не може проявити свої здібності сповна. Створюється враження, що справжній сенс людського існування знаходиться у бунтарстві проти стандартизованого життя і стійких суспільних норм.

              Процес знеособлення суспільства викликає опір в індивідуальній свідомості. Він проявляється в залежності від світогляду і середовища, в якому знаходиться людина. Деякі люди не обмежуються суб’єктивним почуттям внутрішнього протесту і беруть участь в демократичному русі. Деякі мають сумніви, і їх протест виражається у відмові від будь-якої громадської діяльності. Таким чином люди намагаються знайти спокій в вузькому колі друзів, намагаючись відрізнити себе в свідомості від свого реального становища в суспільстві. Вони стверджують, що таким чином можна отримати «внутрішню свободу», свободу в мисленні. Екзистенціалізм пропонує подумки піднятися над своїм становищем шляхом «релігійного або філософського пориву». Ставлячи в центр уваги людину, він стверджує, що може навчити людей.

              Екзистенціалізм використовує різні засоби для пропаганди своїх ідей. Справа в тому, що екзистенціалізм набагато більше має змогу впливати на мистецтво, а через нього і на людину. Пропаганда ідей екзистенціалізму вийшла за рамки філософських трактатів і лекційних курсів, розрахованих на фахівців, і широко проникла в різні жанри художньої літератури: прозу, поезію, драматургію, публіцистику, а також кінематографію, образотворче мистецтво і т. п. Філософія, і екзистенціалізм особливо, в значній мірі впливає на сучасне західне мистецтво, бачить в ньому засіб власного самоствердження. Порівняно з науковими трактатами, пропаганда ідей за допомогою художніх образів є більш дієвою. Філософи-екзистенціалісти часто звертаються за допомогою до художньої творчості. Серед екзистенціалістів багато письменників. Якщо подивитись з іншого боку, то основна проблематика екзистенціалізму –  людина і сенс його життя – не може бути байдужою для письменників і художників. Близькими до екзистенціалізму по настрою були такі письменники нашого століття, як А. Сент-Екзюпері, Е.  Хемінгуей, Е. М. Ремарк, Ж. Ануй та ін.

              Ж.- П. Сартр безпосередньо надихнувся роботами німецького філософа Мартіна Хайдеггера.  Праця «Буття і час» М. Хайдеггера 1927 р., дослідження «сутності, якою ми є самі» (яку він назвав «Dasein»), представило більшість мотивів, які характеризувалимуть пізніше екзистенціалістське мислення: напруженість між особистістю та суспільством; наголос на мирському; захоплення обмеженими переживаннями тривоги, смерті; неприйняття науки (і перш за все причинного пояснення) як адекватної основи для розуміння людини; та запровадження «автентичності» як норми самоідентичності, пов’язаної з проектом самовизначення через свободу, вибір та прихильність. Хоча в 1946 р. М. Хайдеггер відмовлявся від ретроспективного маркування своїх попередніх робіт. 

                Як пізніше зроблять Сартр і Мерло-Понті, М. Хайдеггер переслідував ці проблеми з дещо малоймовірними ресурсами феноменологічного методу Едмунда Гуссерля. І хоча не всі екзистенційні філософи зазнали впливу феноменології (наприклад, К. Ясперса та Г. Марселя), філософська спадщина екзистенціалізму значною мірою пов’язана з формою, яку він прийняв як екзистенційну версію феноменології. Зусилля Е. Гуссерля в перші десятиліття ХХ ст. були спрямовані на створення описової науки про свідомість, під якою він розумів не об’єкт природознавства психології, а «трансцендентне» поле інтенціональності, тобто те, завдяки чому наш досвід значущий. Екзистенціалісти вітали доктрину Е. Гуссерля про інтенціональність як спростування декартового погляду, згідно з яким свідомість негайно відноситься лише до власних уявлень, ідей, відчуттів. На думку Е. Гуссерля, свідомість – це наша безпосередня відкритість світу, яка управляється категоріально (нормативно), а не причинно; тобто інтенціональність  – це не властивість індивідуального розуму, а категоріальна система, в якій розум і світ стають зрозумілими. 

               Отже, феноменологія свідомості не досліджує ні метафізичний склад, ні причинно-наслідковий генезис речей, а «конституцію» їх значення. Е. Гуссерль зстосував цей метод для уточнення нашого досвіду природи, соціокультурного світу, логіки та математики, але М. Хайдеггер стверджував, що йому не вдалося підняти найбільш фундаментальне питання, а саме «значення буття» як такого. Звертаючи феноменологію до питання про те, що означає бути, М. Хайдегер наполягає на тому, щоб це питання було поставлене конкретно : це не спчатку якась академічна вправа, а пекуче занепокоєння, що виникає із самого життя: питання, що це означає для мене бути. Екзистенційні теми набувають популярності, коли бачиш, що загальне питання про сенс буття передбачає спочатку з’ясування власного буття як запитувача. За М. Хайдеггером, категорії, заповідані філософською традицією для розуміння істоти, яка може сумніватися, його або її буття недостатньо: традиційні поняття про речовину, оброблену розумом, або про суб’єкта, благословенного самосвідомістю, неправильно тлумачать наш основний характер, «буття у світі». У своєму феноменологічному пошуку категорій, що керують буттям у світі, М. Хайдеггер став неохочим батьком екзистенціалізму, оскільки черпав натхнення у двох основних, хоча в академічних колах тоді відносно невідомих письменників ХІХ століття Серена К’єркегора та Фрідріха Ніцше. Передбачення екзистенціальної думки можна знайти в багатьох місцях (наприклад, у сократичній іронії, А. Августина, Б. Паскаля чи пізньому Ф. В. Й. Шеллінга), але коріння проблеми існування в її сучасному значенні лежать у творчості С. К’єркегора та Ф. Ніцше.





ІІ. Соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії в основних представниках.

           Якщо політика пов’язана з облаштуванням соціального життя,  забезпеченням розвитку суспільства, то філософія вже в силу  зазначеного узагальнення і систематизації різних проявів соціального життя набуває політичного значення. У цьому плані політична будь-яка філософія. Але що осмислює політична філософія? Якщо філософія – осмислення світу у всій його цілісності, людини і його місця в цьому світі, то що є світ політичного?       Якщо політика – діяльність, пов’язана з владними  відносинами (принципами, нормами, інститутами), що гарантують життєзабезпечення і розвиток суспільства, то поза залежності від конкретної політичної системи та історичної ситуації реалізація політики передбачає вирішення питань про владу, життєзабезпеченні суспільства, а значить, проблем безпеки, розвитку, справедливого порядку, що регулює реалізацію інтересів соціальних акторів.  При цьому слід розрізняти політику (policy) як якусь стратегію, програму дій по вирішенню проблем, реалізації інтересів (соціальна, правова, молодіжна, економічна та інші політики) і політику ( politics) – як боротьбу за отримання та утримання влади. 

        У першому випадку політика постає як специфічна форма діяльності, що приносить, як говорив Платон, «собі і друзям користь, ворогам – шкода». У другому випадку політика постає як сфера діяльності в зв’язку і навколо влади, що реалізує певні стратегії.  

       При цьому, однак, центральним, системоутворюючим політичне є феномен і ідея влади, яка зводиться до формування і розвитку держави. Політичне існувало до виникнення держави, воно проявляється у відносинах між різними організаціями, в громадянському суспільстві, в міжособистісних відносинах. 

Політична філософія не зводиться до партійної філософії, політичної ангажованості філософа. Вона не зводиться також і до філософської публіцистиці з приводу окремих питань і проблем. Її предмет складають питання про умови можливості правильного життя, про свободу і найкращому політичному порядку. Уже сам питання про правильне і справедливе відносить людини і мислення в політичну сферу.   

     Для розуміння сутності політичної філософії ключову роль відіграє фігура Сократа – «першого політичного філософа» (за визначенням Л. Штрауса). Справи і доля Сократа показують, що політичною є та філософія, яка, усвідомлюючи себе як «любові до мудрості», розуміє всю міру своєї залученості в політичну громаду і робить її врешті-решт своїм предметом. Тому безпосередньою проблемою політичної філософії виявляються політична спільність і питання про те, як її найкращим чином організовувати в найзагальнішому сенсі. 

     Політична філософія – осмислення облаштування суспільства, роль в цьому облаштуванні влади (держави) і особистості. Підставами такого облаштування може бути політична теологія (Павло, Августин, М. Лютер, Ж. Кальвін). Власне ж політичні філософи (Сократ, Платон, Б. Спіноза, Ж.-Ж. Руссо) в питаннях про правильне і справедливе уповали на людський розум і свободу волі. У цьому плані політична філософія проводить межу між філософією та політичної теологією як двома типами політики, відливали в форми теократії або світської держави. 

       Особливо варто відзначити роль особистості в політичних відносинах. У політичному контексті особистість і її роль як політичного актора розкриваються в двох планах. На ранніх стадіях розвитку політичної філософії головна увага приділялася особистості володаря, політичного лідера. Однак у міру формування і все більшою активності громадянського суспільства все більшого значення отримує особистість як громадянин, носій певної громадянської ідентичності та свідомості.

           Один із видатних філософів – С. К’єркегор проблему розробляв в контексті свого радикального підходу до християнської віри; Ф. Ніцше зробив це у світлі своєї тези про смерть Бога. Подальша екзистенційна думка відображає цю різницю: у той час як деякі письменники – такі як Ж.-  П. Сартр і С. де Бовуар – були рішуче атеїстами, інші – такі як М. Хайдеггер, К. Ясперс, Г. Марсель і М. Бубер – по-різному досліджували наслідки концепції «автентичного існування» для релігійної свідомості . Хоча ні думки Ф. Ніцше, ні С. К’єркегора не можна звести до однієї нитки, обидва цікавились тим, що С. К’єркегор назвав «єдиною особою». Обидва були впевнені, що ця особливість, яка є для мене найбільш власною, «я», може бути значущим чином відображена, хоча, саме через свою особливість, залишається невидимою для традиційної філософії, з його акцентом або на тому, що слід за безпомилковими об’єктивними законами природи, або ж відповідає загальнолюдським стандартам морального розуму. Таким чином, зосередженість на існуванні призвела, як в обох, до унікальних текстових стратегій, цілком чужих філософії свого часу.

               У С. К’єркегора особливість існування виявляється в момент конфлікту між етикою та релігійною вірою. Припустимо, це моє почуття виконання Божої волі робить моє життя осмисленим. Як філософія сприймає це значення? Спираючись на Г. В. Ф. Гегеля як емблематичний для всієї традиції, С. К’єркегор у своїй книзі «Страх і трепет» стверджує, що для філософії моє життя стає значущим, коли я «піднімаюся до загальнолюдського», підводячи свої безпосередні (природні) бажання та схильності під моральний закон, який представляє мій «телос» або те, чим я повинен бути. При цьому я програю. Моя  особливість (оскільки закон діє для всіх), але мої дії стають значущими в сенсі зрозумілих, регулюються нормою. Тепер людина, чиє почуття виконання Божої волі є тим, що надає їй сенсу в житті, буде зрозумілою лише настільки, наскільки її вчинок відповідає загальнолюдському етичному наказу. Але що, якщо, як у випадку Авраамової жертви свого сина, дія суперечить тому, що вимагає етика? К’єркегор  вважає і те, що життя Авраама є надзвичайно осмисленим (справа не лише в якомусь безпосередньому бажанні або безглуздому тику, який долає етичну свідомість Авраама; навпаки, вчинення моральної справи саме в цьому випадку є його спокусливою схильністю)  і що філософія не може її зрозуміти, засуджуючи це в ім’я етики. Божа заповідь тут не може розглядатися як закон, який би стосувався всіх; воно звертається до Авраама в його особливості. Якщо життя Авраама є значущим, воно представляє, з філософської точки зору, «парадокс», що завдяки вірі «єдиний індивід вищий за універсальний». Існування як філософська проблема постає на цьому етапі: якщо в моїй істоті є вимір, який є одночасно значущим і в той же час не регулюється раціональним стандартом моралі, яким стандартом він керується? Бо якщо не існує якогось стандарту, говорити про «сенс» просто не можна.

              Для вирішення цієї проблеми повинна існувати норма, притаманна самій сингулярності, і в своїй «Заключній ненауковій постскриптумі» С. К’єркегор намагається висловити таку норму у своєму твердженні, що «суб’єктивність – це істина», ідея, яка визначає екзистенційне поняття автентичності. У Авраама немає об’єктивних підстав думати, що наказ, який він чує, походить від Бога; насправді, виходячи зі змісту наказу, він має всі підстави, як зазначав І. Кант у «Релігії в межах одного розуму» , думати, що вона не може походити від Бога. Його єдиним виправданням є те, що К’єркегор називає пристрастю віри. Така віра є, раціонально кажучи, абсурдною, «стрибком», тому, якщо тут треба говорити про істину, це стандарт, який не вимірює зміст вчинку Авраама, але спосіб його здійснення. Здійснювати рух віри «суб’єктивно» означає сприйняти парадокс як нормативний для мене, незважаючи на його абсурдність, а не шукати втечі від нього за допомогою об’єктивної текстової екзегези, історичної критики чи іншої стратегії перекладу особливості моєї ситуації в універсальну. Оскільки мій розум тут не може допомогти, нормативне привласнення є функцією моєї «внутрішності» або пристрасті. Таким чином я «справді» стаю тим, чим я номінально вже є. Сказати, що суб’єктивність – це правда, означає виділити спосіб буття, а не спосіб пізнання; істина вимірює ставлення («пристрасть»), з яким я привласнюю або роблю власним «об’єктивну невизначеність» (голос Божий) у «процесі вищої внутрішності».

                На відміну від особливості цього руху, для С. К’єркегора натовп стоїть так: «натовп – це неправда». Натовп – це, приблизно, громадська думка в найширшому розумінні – ідеї, які даний вік сприймає як належне; звичайний і прийнятий спосіб робити речі; самозаспокійливе ставлення, яке походить від відповідності, необхідної для соціального життя, – і те, що засуджує його на «неправду» в очах С. К’єркегора, – це спосіб натякання людини на власне відчуття того, хто вона є, звільняючи її від тягаря бути собою: якщо всі християни, мені немає необхідності «стати» ними. Оскільки це міра не пізнання, а буття, можна побачити, як С, К’єркегор відповідає тим, хто заперечує, що його концепція суб’єктивності як істини базується на двозначності: об’єктивні істини науки та історії, хоч і добре встановлені,  вони належать до натовпу. Не настільки, наскільки істина може бути встановлена ​​об’єктивно, вона набуває значення, а настільки, наскільки вона привласнюється «пристрасно» у самій своїй невизначеності. «Існувати» – це завжди стикатися з цим питанням значення. Істини, які мають значення для того, хто є, не можуть,  бути тим, що можна досягти лише тоді, коли об’єктивна наука виконає своє завдання.

              Для С. К’єркегора існування постає як філософська проблема в боротьбі за мислення парадоксальної присутності Бога; для Ф. Ніцше це зустрічається у відгуках фрази «Бог помер», у виклику нігілізму.

              Частково реагуючи на культурну ситуацію в Європі дев’ятнадцятого століття – історична наука продовжує руйнувати фундаменталістські читання Біблії, зростаючу культурну столицю природничих наук, зокрема дарвінізм, – і частково, зумовлену його власними дослідженнями психології та Історію моральних концепцій Ф. Ніцше прагнув намалювати наслідки смерті Бога, краху будь-якої теїстичної підтримки моралі. Як і його сучасник Федір Достоєвський, персонаж якого, Іван, у «Братах Карамазових» знаменито стверджує, що якщо Бога не існує, то все дозволено, головним завданням Ф. Ніцше є пошук способу вимірювання людського життя в сучасному світі. Однак, на відміну від Ф. Достоєвського, Ф. Ніцше вбачає співучасть між мораллю та християнським Богом, що продовжує заперечуючу, а отже і нігілістичну позицію. Ф. Ніцше не був першим, хто відмежував мораль від її божественної санкції; психологічні теорії моральних настроїв, що розроблялися з XVIII століття, давали суто людський звіт про моральну нормальність. Але хоча ці попередні теорії пропонувались як виправдання нормативної сили моралі, ідея Ф. Ніцше про те, що за моральними приписами не криється нічого, крім «волі до влади», підірвала цей авторитет. На рахунок, поданий в «Генеалогії моралі»  іудео-християнський моральний порядок виник як вираз відречення слабких проти влади, яку здійснюють над ними сильні. Інструмент, який використовувався, щоб зірвати цю силу, з часом він увійшов у форму совісті, створивши «хвору» тварину, воля якої воює із власними життєвими інстинктами. Таким чином Ніцше прийшов до ідеї С. К’єркегора про те, що «натовп – це неправда»: так звана автономна, самозаконодаюча особистість є нічим іншим, як стадною твариною, яка навчилася поступливості та невільності, відповідаючи «універсальним» нормам моралі. Норматив – це не що інше, як норма.

               Проте це ще не кінець історії для Ф. Ніцше, як і для С. К’єркегора. Якщо автономна особистість досі не означала нічого, крім ментальності стада – якщо моральні норми виникали саме для того, щоб створити таких конформістів, – індивід, тим не менше, має потенціал стати чимось іншим; хвора тварина «вагітна майбутнім». Ф. Ніцше побачив, що в XIX столітті «найвищі цінності» почали «знецінювати себе». Наприклад, християнська цінність розповіді правди, інституціоналізована у формі науки, підірвала віру в Бога, розчарувавши світ і виключивши з нього будь-який заздалегідь заданий моральний сенс. У такій ситуації людина примусово повертається до себе. З одного боку, якщо він слабко складений, він може стати жертвою відчаю перед обличчям нігілізму, визнання того, що життя не має внутрішнього сенсу. З іншого боку, для «сильного» чи творчого індивідуалізму нігілізм дає звільняючу можливість взяти на себе відповідальність за сенс, проявити творчість, «переоцінюючи» її цінності, встановлюючи новий «порядок рангу». Через свого пророка, Заратустру, Ф. Ніцше уявляв таку людину, як «надлюдина», той, хто навчає «значення землі» і не потребує потойбічної підтримки цінностей, які він втілює. Надлюдина представляє форму життя, спосіб існування, тобто розквіт з комунізованої, моралізованої «останньої людини» XIX століття. Він зрозумів, що нігілізм є кінцевим значенням моральної точки зору, її життєзаперечуючої сутності, і він переконфігурує моральну ідею автономії, щоб звільнити життєстверджуючий потенціал всередині неї.

                 Таким чином, для Ф. Ніцше існування постає як філософська проблема в його розрізненні між моральною автономією (як підкорення моральному закону) та автономією «поза добром і злом». Але якщо взагалі говорити про автономію, сенс і цінність, спосіб перебування поза добром і злом не може бути просто беззаконним станом довільної та імпульсивної поведінки. Якщо таке існування має бути мислимим, повинен існувати стандарт, за яким можна виміряти успіх чи невдачу. Ф. Ніцше по-різному вказує на такий стандарт у своїх посиланнях на «здоров’я», «силу» та «значення землі». Мабуть, його найбільш повчальним вказівкою, однак, є естетика, оскільки її концепція, розроблена в The Gay Science, забезпечує норму, відповідну особливості існування. Сказати, що художній твір має стиль, означає посилатися на стандарт його оцінки, але такий, який не може бути визначений у формі загального закону, твір якого є просто прикладом. Швидше, цікавим чином норма є внутрішньою для роботи. Для Ф. Ніцше існування підпадає під такий імператив стилю: створювати сенс і цінність у світі, з якого відпали всі трансцендентні опори – це надати унікальну форму своїм безпосереднім нахилам, потягам та пристрастям; інтерпретувати, обрізати та вдосконалювати відповідно до об’єднуючої чутливості, правлячого інстинкту, що об’єднує все в ціле, що задовольняє неконцептуальну, естетичну норму того, що підходить, що належить, що доречно.

                Тоді як і С. К’єркегор, Ф. Ніцше розкриває аспект мого буття, який не можна зрозуміти ні з точки зору безпосередніх спонукань і схильностей, ні з точки зору загального закону поведінки, аспекту, який вимірюється не з точки зору об’єктивного опису того, що я я, але з точки зору мого способу бути ним. Однак ні С. К’єркегор, ні Ф. Ніцше не розвинули цього розуміння повністю систематично. Це залишилось би їхнім спадкоємцям ХХ ст. 

Карл Ясперс

               Карл Ясперс – німецький філософ-екзистенціаліст і психіатр. Після 1915 р. відійшов від психіатрії. Після розгрому фашизму К. Ясперс отримав величезну популярність в колах ліберальної інтелігенції ФРН. У ряді робіт, починаючи з гучного трактату про «німецької вини», виступав як політичний мораліст. Якщо в 50-х роках консервативний лібералізм К. Ясперса мав антикомуністичну спрямованість, то в кінці 60-х років К. Ясперс виступив з різкою критикою антидемократичних і реваншистських тенденцій в політичному житті ФРН.

               Місце К. Ясперса в історії двояко. Його вихідний ідеал – бюргерський гуманізм; ідею інтелектуальної чесності для нього символізує ім'я І. Канта, ідею культурної широти – ім’я Й. В. фон Гете. З це установкою, різко відрізняє його від М. Хайдеггера, пов'язані і схиляння К. Ясперса перед цивільним і розумовою волелюбністю античної Греції і його симпатії до Б. Спіноза, і його випади проти клерикалізму. Однак найважливіше переживання К. Ясперса на початку його філософського шляху пов'язане з відчуттям кризи «бюргерської» культурної традиції. Незважаючи на антипатію до «похмурого фанатизму» С. К'єркегора і до «екстремізму і шаленства» Ф. Ніцше, К. Ясперс відчував вплив їх ідей. Свою працю мислителя Ясперс називати не філософією, а філософствуванням, роблячи акцент на незавершеності розумового процесу, в якому питання переважають над відповідями.

                 Буття в концепції К. Ясперса має трояке членування: 1) предметне буття, або «буття-в-світі»; 2) екзистенція, тобто людська самість, що не об’єктивувалась; 3) трансценденція як «облемлющее» – незбагненна межа будь-якого буття і мислення. Мислення перед обличчям «буття-в-світі» є «орієнтація-в-світі»; мислення перед лицем екзистенції – «висвітлення екзистенції»; мислення перед лицем трансценденції – «метафізика», що виражає свій невимовний предмет за допомогою «шифрів». Незважаючи на конфлікт Ясперса з теологією, очевидна близькість його філософії до традиції теїзму. Згідно К. Ясперса співвіднесеність екзистенцій здійснюється в акті «комунікації», тобто глибоко інтимного і особистісного спілкування в «істині». «Комунікація» – центральне поняття світорозуміння К. Ясперса – зводиться їм у ранг критерію філософської істини і ототожнюється з розумом. Моральне, інтелектуальне і соціальне зло є для К. Ясперса перш за все глухота до чужої екзистенції, нездатність до «дискусії», приймаюча вигляд фанатизму, але також і поверхневого, байдужого масового спілкування. Цю тезу рівнозначний з політичною позицією індивідуалістичного лібералізму. Сенс філософії, за К. Ясперса, в створенні шляхів «загальнолюдської комунікації» між країнами століттями поверх всіх кордонів культурних кіл. Можливість зв’язку з цим забезпечена досягненнями «осьового часу» (8-3 ст. До н.е.), коли одночасно діяли перші грецькі філософи і засновники найважливіших релігійно-філософських традицій Азії. «Осьовий час», як вважає К. Ясперс, створив для нас загальнолюдський заповіт особистої відповідальності, послуживши загальним витоком для культур Заходу і Сходу; тому необхідно оновлювати свій зв’язок з заповітом.

                 В цілому філософія К. Ясперса – вираз кризи традицій ліберально-індивідуалістичного гуманізму і разом з тим – спроба осмислення цієї кризи і усвідомлення можливості виходу з неї. Таку характеристику дає К. Ясперса філософський енциклопедичний словник. А так про себе і свою філософію думав К. Ясперс.

                 Людина, за К. Ясперса, завжди більше того, що вона знає про себе і що може знати про себе. К. Ясперс вважав, що при науковому пізнанні людини пізнається лише щось в його проявах, але не він сам. Якщо здається, що досягнуто пізнання людини в його тотальності, це ілюзія, що виникла в результаті того, що один із способів розгляду перетворений в єдиний, а один з методів дослідження зведений в ступінь універсального.

               Для К. Ясперса філософія, у вищому сенсі цього слова, є проповідування, твердження чогось. Для нього справді науково тільки те знання, яке критично по відношенню до себе, яке усвідомлює свої межі. К. Ясперс, як він сам пише, з дитинства звик до того, що він отримував відповідь на будь-яке питання. Батько не змушував його робити те, чого він не розумів, і не змушував в будь-що вірити, навіть з поваги до людини, якщо він не бачив в цьому сенсу. Це добре помітно на його відносинах з Г. Реккертом. Він нападав на філософію Реккерта через її претензій на науковість, заявляючи, що зовсім необов’язково кожен повинен розуміти і приймати те, що стверджує Г. Ріккерт. Він стверджував, що його філософія, як втім і будь-яка інша, ніколи не викликала і не викличе того загального визнання і згоди з нею, яке викликають пізнання науки. На основі всього цього він заявляв, що Г. Риккерт по складу мислення немає філософії, а займається філософією уподібнившись фізиці. Різниця лише в тому, що він створює витончені логічні побудови, в загальному і цілому являють собою мильні бульбашки, тоді як фізик пізнає щось реально, перевіряючи свої розумові конструкції фактами.

             У своїх філософських працях він виходив з двох посилок. Перша з них: наукове пізнання – необхідний елемент в філософствуванні. Без науки, як вважав К. Ясперс, неможливо знайти жодної істини. Правильність пізнання в науках цілком незалежна від філософської істини, але остання потрібна для них, просто необхідна. Адже наука не може осягнути чому необхідна вона сама.

               Друга посилка: є мислення, яке не є тим що змушує і загальнозначущим, як наукове, і воно з цієї причини не дає ніяких результатів в тій формі, яка прийнята в науці. Це мислення, яке ми називаємо філософським, приводить мене до осягнення себе самого, а результати воно дає завдяки здійснюваній з його допомогою внутрішній роботі і будить в мені свідомість тих першопочатків, які єдині і надають сенс усього, в тому числі і науці. Філософське мислення не є ні над-наукою, а є мисленням, яке радикально відрізняється від наукового. Серйозність відповідальності за чистоту науки невіддільна від серйозності мислення філософії, що приводить людину до осягнення самого себе. 

                Займаючись філософією К. Ясперсу довелося зіткнутися і з теологією. К. Ясперс, за власними словами, протистояв церкві  і теології не так, як просвітителі – щоб заперечувати їх, а як служитель цієї великої самостійної істини. Він хотів бути членом християнської громади – відповідно до свого історичного походження, беручи до уваги ті сили, які підтримують лад західного життя, стверджуючи при цьому сенс філософії, який бачився йому в тому, щоб дати основу життя. При цьому К. Ясперс вважав, що цей сенс нікого ні до чого не примушує, він не може бути оголошений загальним для всіх.    

                Одним із визначних постатей був Альбер Камю – французький інтелектуал, письменник і журналіст. Його багатогранна робота, а також амбівалентне відношення як до філософії, так і до екзистенціалізму робить кожну спробу класифікувати його досить ризикованою операцією. Лауреат Нобелівської премії за літературу 1957 року, головним чином за свої романи, він також відомий як філософ завдяки своїй нелітературній діяльності та стосункам із Жаном-Полем Сартра. І все-таки його відповідь була однозначною: «Я не філософ, тому що я не вірю в достатньо підстав, щоб вірити в систему. Мене цікавить знання того, як ми повинні поводитись, а точніше, як поводитись, коли не віримо ні в Бога, ні в розум» (Camus in Sherman 2009: 1). Йдеться не лише про ярлик «екзистенціаліст». Це, швидше, вказує на глибоку напруженість у течії думок усіх мислителів, пов’язану з екзистенціалізмом. Питання: Скільки голосів може говорити думка? Як ми вже бачили, мислителі екзистенціалізму часто використовували більше одного. Майже всі мислителі мають глибокі підозри до філософії, що діє в розумному розумінні, задуманому Просвітництвом. Камю ділиться цією підозрою, і його так звана філософія абсурду має намір встановити межі над амбіції західної раціональності. Причина абсурдна тим, що вона вважає, що вона може пояснити сукупність людського досвіду, тоді як саме її нездатність пояснити, наприклад, позначає момент падіння. Отже, у його романі «Падіння» бурхливий переказ головного героя розкриває охоплення життя поверхневої регулярності силами темряви та ірраціональності. «Буржуазне пекло, в якому, звичайно, живуть погані сни» (Камю 2006: 10). Подібним чином Камю також заперечив свій зв’язок з екзистенціалізмом. «Non, je ne suis pas existentialist» – така назва відомого інтерв’ю, яке він дав для журналу «Les Nouvelles Littéraires» 15 листопада 1945 р. Істина полягає в тому, що відмова Камю від екзистенціалізму спрямована скоріше на його версію Сартра, а не на вирішення основних проблем, з якими стикалися екзистенційні мислителі. Зокрема, Камю переживав, що відхилення історії Сартра (проголошений Сартром марксизм) буде несумісним із утвердженням особистої свободи. Камю звинувачує Гегеля (згодом і самого Маркса) у тому, що він зводить людину до історії і тим самим відмовляє людині в можливості творити власну історію, тобто утверджуючи її свободу.

                 Філософ Камю відомий своєю концепцією абсурду. Можливо, нам слід пояснити з самого початку, що не є абсурдом . Абсурд це НЕ нігілізм. Для Камю прийняття абсурду не веде до нігілізму (за Ніцше нігілізм позначає стан, в якому найвищі цінності знецінюють себе), або до інерції, а скоріше до їх протилежності: до дії та участі. Поняття абсурду означає простір, що відкривається між, з одного боку, потребою людини в зрозумілості і, з іншого боку, «нерозумною тишею світу», як він красиво висловлюється. Як у світі, позбавленому Бога, вічних істин чи будь-якого іншого керівного принципу, як людина може нести відповідальність за змістовну діяльність? Абсурдна людина, як космонавт, що дивиться на землю згори, задається питанням, чи здатна філософська система, релігія чи політична ідеологія змусити світ відповісти на розпитування людини, точніше, чи всі людські конструкції є нічим іншим, як надмірною фарбою обличчя клоуна, яка прикриває його смуток. Ця страшна підозра переслідує абсурду. В одному з найбільш пам’ятних відкриттів нехудожньої книги він стверджує: «Є лише одна справді серйозна філософська проблема, і це суїцид. Судити про те, чи варто життя чи не варто, відповідає фундаментальному питанню філософії. Усе інше – чи світ має три виміри, чи розум має дев’ять чи дванадцять категорій – приходить згодом. 

                 Проблема самогубства (глибоко особиста проблема) виявляє необхідність реагування на зміст. Справді, для Камю суїцидальна реакція на проблему сенсу стала б підтвердженням того, що абсурд заволодів внутрішнім життям людини. Це означало б, що людина вже не є твариною, яка переслідує відповіді, відповідно до якогось внутрішнього спонукання, що змушує її діяти, щоб наділити світ сенсом. Самогубство стало лише пасивним одержувачем німоти світу. «...Абсурд – це одночасно усвідомлення і неприйняття смерті» (Камю 2000: 54). Потрібно усвідомлювати смерть – адже саме усвідомлення смертності людини штовхає когось прагнути відповіді – і в кінцевому підсумку потрібно відкинути смерть – тобто відкинути самогубство, а також живу смерть за інерцією та бездіяльністю. Зрештою, треба тримати абсурд живим, як говорить Камю.

                «Окрема думаюча «тростинка» наодинці з глухим до неї всесвітом – первинна і сама справжня в очах А. Камю ситуація людського буття».

Крім того А. Камю зауважує, що абсурд не належить ні світу, ні свідомості людини. Він виникає тільки при їх зіткненні як єдина єднальна нитка між ними. Більш того, А. Камю об’єднує світ, свідомість і абсурд в одну систему. Якщо виключити хоча б одну складову з цієї триєдності, зв’язок розпадається. Значить, такий стан речей є єдино можливим, іншого варіанту існування людини в цьому світі немає, і не може бути, просто одні помічають це, а інші цього не бачать за всепоглинаючою метушньою життя. І якщо людині вдалося усвідомити абсурд, то він усіма силами повинен його охороняти, «жити означає підтримувати життя абсурду» – пише А. Камю.

Самогубство. Оскільки А. Камю був переконаний у неминучості і невідворотності абсурду, то життя має на увазі «абсолютна відсутність надії». Не існує нічого, що могло б допомогти людині піднятися над абсурдом. А раз не можна піднятися, то залишається тільки припинити підтримувати абсурд, тобто розірвати зв’язок світ-свідомість-абсурд, тобто піти на самогубство. Виходить, що смерть може покласти край безглуздому, позбавленому надії існування і що абсурд навіть штовхає до самогубства людини. Смерть, прагнення до самогубства є усвідомлення людиною марності всіх його устремлінь.

Проте, А. Камю не сприймає самогубства. На його думку, це не вихід, проблема абсурдності світу все одно не буде вирішена. А. Камю вважав, що «людині потрібно померти непримиренним, і не по своїй волі».

                 У «Міфі про Сізіфа» Камю розповідає історію міфічного Сізіфа, якого Боги засудили безперервно катати скелю на вершину гори, а потім змусити її знову впасти назад із власної ваги. «Сізіф, пролетар богів, безсилий і непокірний, знає всю ступінь свого нещасного стану: це те, про що він думає під час свого спуску. Яскравість, яка мала становити його тортури одночасно, вінчає його перемогу. Немає такої долі, яку не можна подолати зневагою» (Камю 2000: 109). Потрібно уявити тоді Сизіфа переможцем: долю та абсурд подолала радісна зневага. Презирство - це відповідна реакція перед абсурдом; інша назва цього «зневага», хоча б було художньою творчістю. Коли Камю говорить: «Людина не виявляє абсурду, не маючи спокуси написати посібник щастя» (Камю 2000: 110) він пише про хвилину збудженого божевілля, яка є моментом генезису художнього твору. Божевілля, але тим не менш глибоке – подумайте про функцію Дурня у шекспірівському Королі Лірі як про того, хто відкриває королю найглибші істини через гру, міміку та пісні. Таке божевілля може подолати абсурд, не скасовуючи його взагалі.

                 Майже через десять років після публікації «Міфу про Сізіфа» Камю публікує свою другу велику філософську працю «Повсталі» (1951). Камю продовжує проблему, яка розпочалася з «Міфу про Сізіфа». Раніше повстання або створення вважалося необхідною відповіддю на абсурдність існування. Тут Камю продовжує вивчати природу бунту та його численні прояви в історії. У «Міфі про Сізіфа» , по-справжньому ніцшеанським чином, Камю сказав: «Є лише одна корисна дія – переробка людини та землі» (Камю 2000: 31). Однак у «Повстанці» , що нагадує «Ферму тварин» Оруелла , одне з перших зауважень, яке він робить, полягає в наступному: «Раб починає з благання про справедливість, а закінчує тим, що хоче носити корону. Він теж хоче домінувати» (Камю 2000b: 31). Проблема полягає в тому, що, хоча людина справді бунтує як проти несправедливих соціальних умов, так і, як говорить Камю, проти цілого творіння, тим не менше, в практичному управлінні такою революцією, людина приходить до заперечення гуманності іншого, намагаючись нав’язати власну індивідуальність. Візьмемо для прикладу справу сумнозвісного маркіза де Сада, яку досліджує Камю. У Саде діють суперечливі сили (див. «120 днів Содома» ). З одного боку, Сад бажає створення (безумовно божевільного) спільнота з бажанням як головним господарем, а з іншого боку саме це бажання поглинає і себе, і всіх суб’єктів, які стоять на її шляху.

                 Далі Камю вивчає історичні прояви повстання, найвидатніший випадок - Французька революція. Камю стверджує, що в результаті революція замінила трансцендентні цінності, які вона прагнула скасувати. Всемогутнє поняття справедливості тепер займає місце, яке раніше населяв Бог. Ганебне припущення Руссо про те, що за панування "загальної волі" всі будуть "змушені бути вільними" (Руссо у Фолі 2008: 61) відкриває шлях до злочинів, скоєних після революції. Камю побоюється, що всі революції закінчуються відновленням держави. “... Сімнадцять вісімдесят дев’ять приносить Наполеона; 1848 Наполеон III; 1917 Сталін; італійські хвилювання двадцятих років, Муссоліні; Веймарська республіка, Гітлер »(Camus 2000b: 146). Камю змушений дослідити марксистський погляд на історію як на можливу відповідь на невдалі спроби встановлення справжнього революційного режиму. Камю досліджує схожість між християнською та марксистською концепціями історії. Вони обидва демонструють буржуазну заклопотаність прогресом. В ім'я майбутнього все можна виправдати: «майбутнє – це єдиний вид власності, яку господарі охоче поступаються рабам» (Camus 2000b: 162). Історія, згідно з обома поглядами, є лінійним прогресом від встановленого початку до певного кінця (метафізичне спасіння людини або матеріалістичне спасіння її в майбутньому комуністичному суспільстві). Під впливом прочитаного Кожевом Гегеля Камю трактує це майбутнє, безкласове суспільство як «кінець історії». «Кінець історії» передбачає, що коли всі суперечності припиняться, тоді сама історія закінчиться. Це, стверджує Камю, по суті нігілістичне: історія, по суті, визнає, що створення смислу вже неможливе, і робить самогубство. Оскільки історичні революції здебільшого є нігілістичними рухами, Камю припускає, що абсолютне значення цінностей революції обов'язково призводить до їх заперечення. Навпаки відносна концепція цих цінностей зможе підтримати спільноту вільних людей, які не забули, що кожен історичний бунт починався із утвердження людської солідарності, на якій може базуватися кожна інша цінність. 

Хайдеггер Мартін

         Філософ, який відіграв фінальну роль в становленні і розвитку екзистенціалізму – це Мартін Хайдеггер (1889-1975), але сам він себе до екзистенціалістів не відносив. Його одна з найвидатніших робіт, яка мала назву «Буття і час», яка широко обговорюється до сьогоднішнього для в філософському співтоваристві, побачила світ в 1927р. Ця робота, складна і загадкова, була написана своєрідною мовою, так як Хайдеггер вважав сучасну технізовану раціоналістичну мову не придатною дня розмови про буття як особливий ракурс розгляду дійсності. Хайдеггер відмовляється від традиційних філософських термінів «суб’єкт», «об’єкт», «відображення», «протиріччя», а також від слів типу «преса, газета, радіо, фільм».

                 Він вважає їх раціоналістичними конструкціями, які слід замінити «екзістенціалами» – словами-образами (Dasein – «тут-буття» замість «людина», Gestell – «постав» замість «техніка» і т. Д.). Він також широко використовує дефіс, що розділяє слово (екзистенція) і лапки ( «час», «душа» і т. п.). Мова Хайдеггера езотерична  і потребує тлумаченні. Значенню «екзистенціалів» які він використовує присвячено багато дослідницьких робіт.

                Хайдеггер стверджує, що в сучасному світі питання про буття забулися. Буття для нього – це якийсь непредметний початок, який є основою всього світу речей. Це «іманентний трансцендент». Іманентний ж він тому, що ми знаємо його зсередини власного життя, буття не треба шукати далеко, це – найближче для людини. Подання Хайдеггера про буття нагадує уявлення німецьких містиків, зокрема, Мейстера Екхарта, про «безосновну основу» всього існуючого, але при цьому Хайдеггеровська позиція позарелігійна. Буття для нього – не Бог, але щось таке, що фундаментальніше будь-якого Бога. Буття непредметне і тому визначити його неможливо. Йому протистоїть «суще» – предметна дійсність. Тому Хайдеггер застосовує різні терміни: про буття він говорить «онтологічне», а про суще – «оптичне». Світ – це місце, де буття і свідомість взаємодіють, сплавляються, створюють амальгаму.

                Однак, як нам знайти буття і зрозуміти його зміст? Хайдеггер вважає, що в світі речей є єдине суще, з якого можна вважати сенс буття. Це людське життя. Тому необхідно описати «мирскість світу».

               Людське буття це Dasein – «ось-буття», «тут-буття», кінцеве, наявне буття. Його сутність – екзистенція – відкритість, спрямованість до іншого, перехідність. Це екстаз, вихід за свої межі. Але вихід до чого? До Ніщо – говорить Хайдеггер (за межі будь-якого сущого, будь-якої предметності). Постійний вихід в Ніщо супроводжується початковим жахом, який завжди з нами і прокидається від будь-якого поштовху. Спрямованість до Ніщо – вираз нашої кінцівки, тимчасовості, але одночасно це вступ в істину буття. Буття відкриває свій сенс саме через людську кінцівку, а не через «вічність» раціоналістичної філософії. Воно по суті є Буття до смерті.

               Існування людини в повсякденному світі може бути охарактеризоване як «власне» і «невласне». «Невласне буття» – це життя «по типу інших». Інші виступають для нас під формою предметів, дивлячись на них, ми починаємо і до себе так само ставитися. Погляд на особистість як на предмет робить кожного замінним. Виникає «феномен посередність», функція «середнього людини». Суб’єкт – це щось середнє – Das Man ( man в німецькій мові – суб’єкт невизначено-особистих пропозицій: «роблять», «говорять»). У «недійсному бутті» людина повністю занурена в суще, і вона не пам’ятає про власну смерть, тому що її світ знеособлений.

               «Власне буття» пов’язане з усвідомленням своєї смертності. У смерті людина – не функція, не предмет серед предметів. Тут він унікальний, це досвід, який не можна повторити – найвласніше. Angst - буттєвий страх, що відрізняється від Furcht – конкретної боязні, звертає погляд людини до майбутнього. Той хто усвідомив смерть – екзиcтує, він – завжди попереду себе. Вмирання – життя кінцевого істоти.

               Важливе місце в творчості М. Хайдеггера займає тема нігілізму і осмислення цього поняття в роботах Ф. Ніцше. Нігілізм для Хайдеггера – це доля новоєвропейської людини, він виражається в відразі погляду від надчуттєвого світу і повне зниження в матеріальні інтереси. Все стає «точкою зору», суб’єктивується, Бог стає лише людською «цінністю». Особистісне та предметне затуляють суть буттєво-історичної екзистенції. Хайдеггер не визнає «гуманізму», при якому центральне місце в світі займає людина. Людина – це «пастух буття». Істинний гуманіст той, що мислить людину з близькості буття, але в основі – не людина, а «історична істота людини з його витоком в істині буття». Істинний гуманізм може розглядати людину як суб’єкта – раціонального, вільного, хапающого, істота, яка вторгається в усе. Людина – не обранець буття. Бути на землі, це означає для людини – будувати, жити, мислити.

                На противагу раціональному нігілістичному суб’єкту, що живе в знеособленому і відчуженому світі, Хайдеггер малює образ людського існування «на землі», коли буття не забуте людьми. Це справжнє існування – патріархальний селянський побут – має по Хайдеггеру особливий досвід простору, який здійснюється в грі чотирьох начал: божественного і смертного, земного і небесного.

               Провідною темою в творах пізнього Хайдеггера є тема «буття і мова». Хоча сучасність і забула буття, але воно продовжує жити в лоні культури – через мову. Потрібно навчитися прислухатися до мови, не нав’язуючи їй сучасних конструкцій, дозволити їй говорити. Сучасність відноситься до мови всього лише як до засобу, знаряддя, це навіть виразилося в ототожненні мови з частиною людського тіла. Мова технізуєтся, стає засобом передачі інформації. Насправді ж мова – це мова, вислів, сказання, це – «дім буття» . Зі смертю мови як вислова втрачається зв’язок людини з буттям, вичерпується живе джерело культури. Це величезна небезпека. Ось чому так важлива задача чути справжній голос буття, Відроджувати справжню мову. Однак де чутна справжня мова? Хайдеггер шукає її в коренях слів і давно померлих мовах, а також в творах великих поетів. З давніх це Софокл, з нових – Гёльдерлні, Рільке.

                 Для Хайдеггера буття – суть розмова, причому це суть одна розмова, тому що в істотному слові відкрито одне і те ж. Подія появи Розмови та явища Богів і світу – одночасні. Але Богів іменують Поети, вони встановлюють буття за допомогою слова. Буття і сутність речей ніколи не виводяться з готівкового, вони повинні бути вільно створені і даровані. Таке дарування – оповідь Поета. Поет стоїть між Богами і людьми. Мова поетів дозрозуміла і надзрозуміла, вона не підвладна «метафізиці».

            Для М. Хайдеггера існування означає історію. Це не означає, що людина просто опиняється в певний момент історії, задуманий як лінійний ряд подій. Швидше це означає, що самість має певну часову структуру, яка є джерелом тієї «історії», яка згодом оповідається з точки зору низки подій. Екзистенційна тимчасовість – це не послідовність моментів, а натомість уніфікована структура, в якій «майбутнє» (тобто можливість, на яку спрямований мій проект) згадує «минуле» (тобто те, що більше не потрібно робити, завершене ), щоб надати значення «сьогодення» (тобто речам, які набувають значення у світлі того, що зараз потрібно робити). Отже, діяти, за висловом М. Хайдеггера, означає «історизувати», щоб становити щось на зразок наративної єдності з початком, серединою та кінцем, що відбувається не стільки в часі, скільки забезпечує умову для лінійного часу. Існувати «між народженням та смертю» означає не просто бути присутнім у кожному окремому ряду тимчасових моментів, а конституюватися в єдності історії, а справжнє існування – це те, в якому проекти, що надають форму існуванню – це те,  до чого я привертаюсь у світлі цієї історії. Хоча він належить і визначає «момент», вибір не може бути просто «моментом»; щоб бути справжнім, я повинен розуміти свій вибір у світлі потенційної цілісності свого існування.

             Те, що цей вибір має політичний вимір, випливає з того, що існування завжди буває з іншими. Хоча справжність виникає на підставі мого відчуження, в тривозі, від вимог, висунутих нормами, що належать до повсякденного життя, будь-яке конкретне зобов’язання, яке я беру на себе в русі за відновлення себе, включатиме ці норми двома способами. По-перше, те, до чого я зобов’язуюсь, завжди буде випливати з (хоча і не зводиться до) деякої «можливості Дасейна, який був там» (М. Хайдеггер 1927 [1962, 438]): я не можу зробити свою особистість цілою тканиною; Я завжди буду розуміти себе з точки зору певного способу існування, який був переданий у межах моєї традиції.  Я «вибираю свого героя» (М. Хайдеггер 1927 [1962, 437]), наприклад, віддаючись філософському життю, яке я розумію за зразком Сократа, або релігійному життю, яке я розумію за зразком св. Френсіс. Справа в тому, що я повинен розуміти себе з точки зору чогось, і ці можливості для розуміння походять від історичної спадщини та норм, які їй належать. М. Хайдеггер розглядає цей історичний вимір як якусь «долю»: не щось неминуче, яке контролює мій вибір, а те, що, успадковане від моєї історичної ситуації, вимагає від мене свого роду авторитету.

                 Другий спосіб, за допомогою якого повсякденні норми людини даються автентичним вибором, випливає з того, що, коли я віддаю себе своїй «долі», я роблю це «в своєму поколінні і разом із ним» (Хайдеггер 1927 [1962, 436]). Ідея тут здається приблизно такою: обрати спосіб продовження – це підтвердити норми, які йому належать; а через природу нормативності неможливо затвердити норми, які були б справедливі лише для мене . У нормативі є такий вид публічності та сфери дії, що, коли я вибираю, я також ілюструю стандарт для інших. Подібним чином М. Хайдеггер вважає, що соціальність мого історизування обмежує те, що може бути для мене справжньою «долею» чи вибором. Діяти завжди з іншими – точніше, з «громадою» чи «народом» – і разом це «співісторизування» відповідає «долі», яка заздалегідь керувала нашими долями (М. Хайдеггер 1927 [1962, 436]). Нам не все можливо насправді, і справжній вибір повинен прагнути відповісти на твердження, яке історія висуває до людей, з якими належить, щоб схопити її «долю». Тоді вздовж цієї комунітарної осі екзистенційна історичність може відкрити питання політики: ким ми повинні бути?

                 М. Хайдеггер припускає, що саме ця концепція історичності підписала його власну політичну участь у період націонал-соціалізму в Німеччині. З огидою до політичної ситуації у Веймарській Німеччині та характеризуючи її як особливо нерішучу або неаутентичну, М. Хайдеггер розглядав рух А. Гітлера як спосіб відкликання німецького народу до їхньої «власної» можливості – тобто способу, щоб Німеччина справді представляла себе як альтернатива політичним моделям Радянського Союзу та США. Таким чином, вибір М. Хайдеггера втручатися в університетську політику в цей час був одночасно і вибором самого себе, в якому він обрав свого героя: Платона «королем-філософом» (див. Арендт 1978), і вибором для свого «покоління», але він дає яскравий приклад свого роду екзистенціальної політики, яка залежить від здатності «розповідати час» – тобто відчувати імперативи своєї фактичної історичної ситуації. Пізніше М. Хайдеггер став дуже підозрілим до такого роду екзистенціальної політики. Дійсно, для ідеї автентичності як рішучого зобов’язання він підмінив ідею «звільнення» (Gelassenheit), а для залучення позиція «очікування». Він прийшов до думки, що проблеми, що стикаються з нами (зокрема, домінування технологічного способу мислення), мають коріння, що лежить глибше, ніж можна вирішити безпосередньо через політику. Тим самим він знаменито заперечував, що демократії було достатньо для подолання політичної кризи, спричиненої технологіями, стверджуючи, що «нас може врятувати лише бог» (Heidegger 1966 [1981, 55, 57]). Але навіть тут, згідно з екзистенційним поняттям історичності, рекомендації Хайдеггера стосуються читання історії, значення нашого часу.

                 Зовсім інше читання і зовсім іншу рекомендацію можна знайти у творі Ж.- П. Сартра. Основа для читання Ж.- П. Сартра історії та його політики була закладена в розділі «Буття та Ніщо», що описує народження соціального у «Погляді»  іншого. Роблячи мене об’єктом для своїх проектів, інший відчужує мене від себе, зміщує з предметної позиції (позиції, з якої світ визначається за своїм значенням і значенням) і представляє мене як щось  по суті, те, що мене визнають «таким», є функцією проекту іншого, а не тим, чим я можу змусити себе бути. Хтось визнаний «французом»  і завдяки ворожості, що виходить від цього німця; Хтось обраний «чоловіком» у образі цієї жінки; Хтось визнаний «євреєм» на основі антисемітизму іншого; і так далі. Це створює вимір моєї істоти, який людина не може ні контролювати, ні відмовлятись, і її єдиний засіб – відірватися від іншого, намагаючись відновити себе в предметному положенні. З цієї причини, за взірцем Ж.- П. Сартра, соціальна реальність перебуває у постійному конфлікті – гегелівській діалектиці, в якій з онтологічних причин ніколи не можна досягти стану взаємного визнання. «Ми» – політичний суб’єкт – завжди суперечливий, нестабільний.

                 Але ця нестабільність має певну структуру, яку Ж.- П. Сартр, занурений у марксизм міжвоєнної французької думки (Олександр Кожев, Жан Іпполіт), досліджував з точки зору певного історичного матеріалізму. Адже соціальні відносини відбуваються не лише між людьми, але й усередині інститутів, що склалися історично і закріплюють відносини влади та панування. Таким чином, боротьба за те, хто займе тематичну позицію, ведеться не на рівних умовах. Як детально продемонструвала Симона де Бовуар у своїй книзі «Друга стать», історичне та інституційне місце жінок визначено таким чином, що вони привласнені до свого роду постійного статусу «об’єкта» – вони є «другою» статтю, оскільки соціальні норми визначаються у чоловічих термінах. З огляду на це, боротьба жінки за розробку самовизначальних проектів стримується постійним інституційним «Поглядом», який уже визначає її як «жінку», тоді як чоловікові не потрібно діяти за обмеженнями статі; він відчуває себе просто «людиною», чистою суб’єктивністю. Використовуючи аналогічні ідеї для роздумів про ситуації расового та економічного гноблення, Ж.- П. Сартр шукав спосіб вивести політичні імперативи в умовах безпідставності моральних цінностей, пов’язаних з його поглядом на ідеальність цінностей.

                По-перше, Ж.- П. Сартр стверджував , що існує одне значення, а саме свобода сама по собі, що дійсно є свого роду універсальний орган. Прихиляти себе до чого-небудь – це також завжди дотримуватися цінності свободи. У «Екзистенціалізмі – це гуманізм» Ж.- П. Сартр намагався встановити це за допомогою свого роду трансцендентного аргументу, але незабаром він відмовився від цієї стратегії і дотримувався більш скромного, стверджуючи, що письменник повинен завжди брати участь «на боці свободи». Згідно з теорією «заангажованої літератури», викладеною в «Що таке література?», створюючи літературний світ, автор завжди діє або для того, щоб уявити шляхи до подолання конкретних свобод, таких як расизм та капіталістична експлуатація, або ж закриває їх. В останньому випадку він суперечить собі, оскільки сама ідея письма передбачає свободу читача, а це, в принципі, означає всю читацьку публіку. Незалежно від суті цього аргументу, він дійсно свідчить про політичну цінність, якій Ж.- П. Сартр залишався відданим протягом усього життя: цінність свободи як самотворення.

                 Це зобов’язання нарешті привело Ж.- П. Сартра до думки, що сам екзистенціалізм був лише «ідеологічним» моментом в рамках марксизму, який він назвав «єдиною філософією нашого часу, за яку ми не можемо вийти» (Сартр 1960 [1968, xxxiv]). Як випливає з цього твердження, обійми Ж.- П. Сартра марксизму були функцією його відчуття історії як фактичної ситуації, в якій відбувається проект самотворення. Оскільки існуюче є саморозвитком (дією), філософію –  включаючи екзистенційну філософію – не можна розуміти як безкорисливе теоретизування позачасових сутностей, але завжди є формою участі, діагнозом минулого та проекцією норм, відповідних іншому майбутньому світло якого теперішнє набуває значення. Тому воно завжди виникає з історико-політичної ситуації і є способом втручання в неї. 

                  З самого початку екзистенціалізм бачив себе таким активістським шляхом, створюючи основу для найсерйозніших розбіжностей серед французьких екзистенціалістів, таких як Ж.- П. Сартр, Мерло-Понті та А. Камю, багато з яких боролися на сторінках журналу, заснованого Сартре та Мерло – Понті, Les Temps Modernes ).  Але пізніше Ж.- П. Сартр прийшов до висновку, що філософія самотворчості не може задовольнитися висвітленням ситуації індивідуального вибору; справжня політична ідентичність могла вийти лише з теорії, яка визначала такий вибір у практично орієнтованому аналізі його конкретної ситуації. Таким чином, йому здавалося, що «ідеологія існування» сама по собі є лише відчуженою формою глибшого аналізу соціальної та історичної реальності, передбаченої діалектичним підходом К. Маркса. Зосередившись на найважливіших аспектах матеріального стану, в якому відбувається екзистенційний проект самотворення, а саме на економічних відносинах в умовах дефіциту, Марксова критика капіталу запропонувала низку міркувань, які жодна «філософія свободи» не могла проігнорувати. , міркування, які мали б служити для орієнтації політичної участі до тих пір, поки «для кожного існуватиме реальний запассвобода поза виробництвом життя» (Ж.- П. Сартр 1968: 34). Отже, марксизм є неперевершеним, оскільки це найсвідоміша теорія нашого відчуженого становища конкретної невідомості, орієнтована на практично-політичне подолання цієї свободи.

                  Однак відношення Ж.- П. Сартра до ортодоксального марксизму відзначалося напруженістю, оскільки він вважав, що існуючий марксизм відмовився від обіцянки свого діалектичного підходу до соціальної реальності на користь догматичного «априоризму», який підніс історичну реальність під ковдру неживих абстракцій. Таким чином, він розпочав свою «Критику діалектичного розуму», щоб відновити обіцянку марксизму, переосмисливши його концепцію практики з точки зору екзистенціального поняття проекту. Те, що стало жорстким економічним детермінізмом, буде повернуто до діалектичної плинності, згадуючи екзистенційну доктрину самотворення: це правда, що людину «творить» історія, але в той же час вона творить саме цю історію. Ця спроба «відвоювати людину в марксизмі» (Ж.- П. Сартр 1960 [1968, 83]) –  тобто розробити метод, який би зберігав конкретні деталі людської дійсності як пережитий досвід – Не був добре сприйнятий ортодоксальними марксистами. Захоплення Ж.- П. Сартра подробицями життя Г. Флобера або життя Ш. Бодлера забагало занадто багато «буржуазного ідеалізм». Але ми бачимо тут, як політика Ж.- П. Сартра, подібно політиці Хайдеггера, виводилася з його концепції історії: не існує жодних закодованих законів, які роблять повалення капіталізму неминучим результатом економічних сил; в ситуації є лише чоловіки, які творять історію так, як вони її створюють. Діалектичний матеріалізм – це неперевершена філософія тих, хто вибирає, хто зобов’язується, цінність свободи. Тоді політичне твердження, яке марксизм ставить до нас, спирається на ідеологічний анклав у ньому: автентичне існування як вибір.

                  Отже, справжнє існування має історичний, політичний вимір; весь вибір буде уважним до історії в тому сенсі, що контекстуалізується в якомусь часовому наративному розумінні свого місця. Але навіть тут слід визнати, що те, що робить існування справжнім, це не правильність розуміння оповіді, яке воно сприймає. Автентичність не залежить від певного предметного погляду на історію, якусь конкретну теорію чи емпіричну історію. З цієї точки зору, істотні історії, прийняті екзистенційними мислителями настільки ж різними, як М. Хайдеггер і Ж.- П. Сартр, можливо, слід читати менше як наукові висловлювання, що підлягають захисту від третьої особи, ніж як артикуляції історичної ситуації з точки зору тієї ситуації вимагають, враховуючи зацікавленість їх авторів. Іншими словами, вони виступають як виправдання екзистенціальних та політичних зобов’язань своїх авторів, ніж як форма політики: запрошення інших бачити речі такими, якими їх бачить автор, так що прагнення автора йти певним чином прийде поділитися.



























III. Особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх влив на сучасний екзистенціалізм

               Екзистенціалізм відмовляється від традиційного розуміння філософії – метафізики. М. Хайдеггер вважав, що філософія не є наукою і не може нею бути. Філософія також не може бути світоглядом. Філософія на рівні з мистецтвом і релігією, вони їй ближчі за все, але все ж таки філософію не можливо визначити через мистецтво і релігію. Її можна визначити тільки через неї саму, вона є самостійне й останнє. «Філософія є філософствування». Філософія має справу з граничними поняттями, що не можуть бути визначені науково. Філософія прагне до абсолютно загального, збагнути світ у цілому, хоча що таке «світ у цілому», залишається під сумнівом. Філософствує кожна людина, оскільки в філософії людина ставить себе під питання і тільки через неї людина може одержати якусь відповідь на проблему буття. Але філософствує людина не завжди, а тільки тоді, коли буває в «фундаментальному настрої», що М. Хайдеггер визначає як ностальгія. При ностальгії людина занурюється у світ, зливається з ним, тут до неї приходить усвідомлення своєї конечності.

             Подібно трактує  філософію і А. Камю. «Є лише одна по-справжньому серйозна філософська проблема – проблема самогубства, пише він.  Зрозуміти, вартує або не вартує життя того, щоб його прожити, значить відповісти на фундаментальне запитання філософії. Усе інше – чи має світ три виміри, чи керується розум дев’ятьма або дванадцятьма категоріями –  другорядне». Що саме підштовхує нас до цього питання, що примушує нас філософствувати? Нудьга, туга, відповідає А. Камю. Нудьга зіштовхує нас лицем до лиця із абсурдністю нашого існування. Життя проходить за графіком, який не змінюється день за днем. Прокинувся, поснідав, шлях на роботу, робота, обід, знов робота, вечеря, сон. І так кожен день. В якийсь момент людина ставить питання перед собою «навіщо?» Нас долає нудьга, туга. «Для чого?», якщо все рівно життя рано чи пізно обірветься. Камю, щоправда, зауважує, що «родовід абсурдного світу походить від злидарського народження». Але в його наступних міркуваннях соціальний стан не грає майже ніякої ролі. Так, багатство дає можливість якось додати яскравих фарб у життя, але і воно не рятує від нудьги і туги, не усуває абсурдності світу.

           Такий настрій і змушує людину замислитися над проблемою буття. На думку екзистенціалізму, категорія буття є центральною в філософії. Парменід, увівши категорію буття, хоча його висловлення «є, власне, буття» дотепер не продумане, на думку М. Хайдеггера, визначив розвиток європейської думки дотепер і забезпечив планетарну перевагу європейського типу мислення.  М. Хайдеггер має на увазі той факт, що давньогрецьке уявлення про буття як пошук потаєного сущого обумовило появу науки, узагалі, і новоєвропейської науки, зокрема, хоча між давньогрецькою наукою і новоєвропейською наукою є дуже велика відмінність. Можна навіть сказати, що вони протилежні, тому що грецьку науку-філософію цікавить загальне і не цікавлять частковості, а новоєвропейську науку, навпаки, цікавлять, насамперед, часткове, досвід. Але, на думку екзистенціалістів, давньогрецьке розуміння буття, як і його розуміння всією наступною метафізикою, невірне. Вони виходили з розуміння буття як сущого, що знаходиться за межами чуттєвого сприйняття, трансцендентного за своєю суттю. І атоми Демокрита, і ідеї Платона, і Бог Середньовіччя, і монади Г. В. Лейбніца, і відчуття Д. Берклі – усе це суще, що називається буттям. І навіть коли Ніцше на місце цього раціонально абстрактного, трансцендентного ставить волю до влади, як прояв чуттєво конкретного, він, заявляє М. Хайдеггер, не виходить за рамки метафізики, тому що і він розуміє буття як суще, як волю до влади. Але буття як сущого немає. 

               «Буття» – це не Бог і не основа світу. Буття ширше, ніж усе суще, і все рівно воно ближче людині, ніж будь-яке суще, будь то скеля, звір, художній твір, машина, будь то ангел або Бог. Будь-яке суще вже припускає конкретне буття, тому від сущого не можна прийти до буття, а можна прийти тільки до іншого сущого, яке теж завжди конкретне, виразне. Тому в рамках класичної філософії не може бути вирішена проблема буття, хоча класична філософія її поставила.

                Проблема буття може бути зрозуміла і вирішена тільки через призму людського існування. Людина є тією істотою, що тільки і може поставити проблему буття. Людині властива свідомість. А це не одна із властивостей, якостей, притаманних людині поряд із іншими якостями. Свідомість є принципово особливою властивістю в порівнянні з усіма іншими властивостями, притаманними людині й іншим речам світу, що і ставить людину в особливе положення. «Свідомість є буття, для якого в його бутті стоїть питання про його буття, – пише Ж.- П. Сартр, – оскільки це буття припускає інше, ніж воно, буття» . Завдяки свідомості людина є тією істотою, що порушує питання про буття, знає про своє буття. Сартр характеризує буття свідомості як «для-себе-буття», а буття речей світу як «буття-в-собі». «У-собі-буття» характеризується абсолютною тотожністю, щільністю, пасивністю. У той час як «для-себе-буттю» властиве знищення, воно є заперечення, мінливість. У бутті речей сутність передує існуванню, а в бутті людини існування передує сутності. Усе у світі є те, що воно є з моменту своєї появи, лише людина у своєму існуванні ніколи не закінчена. Думка у філософії не нова. Уже в епоху Відродження Піко делла Мірандола, відстоюючи свободу волі людини, стверджував, що, створивши людину, Бог не встановив для неї жорстко позначеного місця, надавши їй можливість самій створювати свою долю, піднятися до ангела або опуститися до тварини. Але ні Д. П. делла Мірандола, ні навіть Р. Декарт, що поставив своїм «Ergo cogito» людину у центр своєї філософії, не вийшли в розгляді людини за межі метафізики.

                   Метафізика, на думку М. Хайдеггера, у своєму розумінні природи людини розглядає її як суще серед інших сущих, не виділяє її з інших видів буття, розглядає її як особливу річ, наділену своїми здібностями. Навіть Ж.- П. Сартр у своєму «Бутті і ніщо» залишається ще в рамках метафізики, оскільки і сутність, і існування він розглядає в традиційному змісті. Екзистенція – це не просте існування, як його розуміє середньовічна філософія на противагу essential – сутності, а людське існування, спосіб буття людини. «Екзистенція може бути властива тільки людській істоті, – пише М. Хайдеггер, – тобто тільки людському способу «буття», тому що тільки людині ... доступна доля екзистенції. Тому в екзистенції ніколи і не можна мислити якийсь специфічний рід серед інших родів живих істот... » . Нерозуміння метафізикою цієї особливості буття людини веде до того, що, поставивши проблему буття, метафізика взагалі не знає буття. Вона знає тільки суще і під буттям розуміє суще як таке в цілому, у його найбільш загальних рисах, у його вищому прояві. Цей принцип підходу до буття успадковує і наука, як грецька, так і сучасна, хоча в принципі сучасна наука і не порушує питання про буття, у кращому випадку її цікавить суще у вигляді останньої основи, будь то атом, елементарна частка, енергія тощо.

                 Отже, людина знає про буття, оскільки вона екзистує, і в цьому стані вона зіштовхується з Ніщо. У своїй промові «Що таке метафізика?» М. Хайдеггер розкриває процес відкриття буття як процес відкриття Ніщо. Зіштовхуючись з Ніщо ми приходимо до розуміння буття як єдності сущого, сущого як такого, тому що тільки перед Ніщо єдність сущого перед нами виявляється як буття, як протилежність Ніщо. Але цей прояв Ніщо, прояв буття не є результатом аналізу. «Буття – зовсім не визначення думки» . Відкриття Ніщо, а значить і буття є результатом екстатичного стану, результатом ностальгічного стану, глибокої туги, результатом «фундаментального настрою жаху». Екзистенціалізм тому і вважають однією з головних ірраціоналістичних течій західної філософії XX століття, оскільки він вважає буття, суще як таке недоступним розуму. Воно під силу тільки безпосередньому баченню, інтуїції. Тільки в стані або настрої туги, жаху, ностальгії, людина сприймає суще в цілому так, що вона сама включена в суще й усвідомлює вона це тому, що в цьому стані вона виявляється перед Ніщо, усвідомлює свою конечність, спрямованість свого буття до смерті. Але потрібно мати на увазі, що нудьга і жах, у яких нам відкривається Ніщо, а значить і буття – це не нудьга від поганої, нецікавої книги або уявлення, не жах боягуза перед уявлюваною або реальною небезпекою, а матафізична нудьга і метафізичний жах, що охоплюють нас цілком, що ставлять наше буття під питання перед Ніщо, що відкриває нам істину буття і Ніщо.

                 Провідною формою сучасного філософського гуманізму є екзистенційна філософія. Одним з перших її представників був датський філософ Серен К’єркегор (1813-1855 рр.). На противагу жорстокій однозначності раціоналістичного тлумачення істини як знання незалежного від суб’єкта, С. К’єркегор висуває концепцію особистої (екзистенціальної) істини. Ідеї С. К’єркегора, щоправда, на деякий час були забуті. І лише в 20-і роки XX ст. німецький філософ М. Хайдегер сформувалював філософське вчення, центральним поняттям якого постала «екзистенція» – людське існування.. Найбільш відомими представниками екзистенціалізму є К. Ясперс, А. Камю, Ж.- П. Сартр, Г. Марсель, М. Мерло Понті, Х. Ортега-і-Гасет та ін.

                М. Хайдеггер (1889-1976 рр.) при побудові своєї системи виходить із положення про пріоритет людського існування стосовно всього іншого. На відміну від класичних філософських вчень про буття, які розглядають його як об’єктивний, незалежний від свідомості світ, М. Хайдеггер розуміє буття як поєднання тієї частини світу, яка залучена до людської діяльності, і самої цієї діяльності. Буття є неподільною конкретністю, яка переживається людиною, а не схематизоване за допомогою теоретичних абстракцій і категорій буття, як це мало місце у традиційній філософії.

                За думкою М. Хайдеггера, розуміння справжньої структури буття як певної єдності його часових характеристик (минулого, нинішнього і майбутнього) дає людині можливість відрізняти справжнє буття від несправжнього. Людина є істотою кінечною в часі, смертною. Тому в залежності від того, яка характеристика часу висувається на передній план (майбутнє чи нинішнє), людське буття буде справжнім або несправжнім.

               Якщо людина акцентує увагу на нинішньому часі, в якому над нею панують речі і знеособлені соціальні структури, то її буття є несправжнім буттям; коли ж людина усвідомлює свою кінечність і приходить до свободи, тоді її буття є справжнім. М. Хайдеггер намагається наголосити на унікальності, самобутності кожної людини, яка завдяки власним зусиллям повинна пройти свій унікальний життєвий шлях. «Масова», «стандартизована» людина – це несправжня людина; в ній немає нічого унікального і неповторного, що й робить людину індивідуальністю.

                В такому підході і такій оцінці людини та її призначення проявляється гуманістична спрямованість філософії М. Хайдеггера.

                А. Камю (1913-1960 рр.) – французький філософ-екзистенціаліст, письменник, публіцист. Основна проблема творчості А. Камю – тема абсурду людського існування. Саме розгляду зазначеної проблеми присвячені праці «Міф про Сізіфа», «Калігула», «Бунтуюча людина», «Чума».

                А. Камю прагне відповісти на запитання: «Як жити без найвищого сенсу і благодаті?», «Як жити у світі, де вмерла релігійна надія? Що її замінить?».

                Вихідний пункт його філософії – абсурд, який ставить під сумнів цінності. А. Камю вважав, що сам по собі світ не абсурдний, він просто нерозумний, тому що він є позалюдською реальністю, яка не має нічого спільного з нашими бажаннями і нашим розумом.

                Для абсурду необхідні людина і світ, знищення одного з них означає припинення абсурду. З констатації абсурду А. Камю робить два неправомірних висновки: про самогубство і «філософське самогубство».

                З абсурду випливає заперечення універсальних етичних норм, що призводить до реалізації принципу «все дозволено». На думку А. Камю, абсурд не слід знищувати самогубством або «стрибком віри», необхідно його максимально повно позбутися.

                  Ще один відомий представник екзистенціалізму Ж.- П. Сартр (1905-1980 рр.) вихідним пунктом філософії вважає суб’єктивність індивіда. Екзистунціалізм, за Сартром, це єдина філософія, яка не робить з людини об’єкта, а утверджує її існування як неповторної індивідуальності. Людина є істота вільна, яка бажає свободи не лише собі, а й іншим; людина ні при яких обставинах не може бути засобом, вона завжди є метою.

               Свобода неможлива і в соціальному житті. В своїх класових, професійних, соціальних функціях кожна людина подібна до інших людей і виконує ті функції, які нав’язуються їй зовнішніми факторами – суспільством. Її своєрідність розкривається в неповторності, унікальності, що виявляється в цілях, задумах, проектах, звернутих у майбутнє, тобто свобода людини проявляється в її виборі майбутнього. Майбутнього ще немає, воно представлене множиною можливих варіантів і тому людина завжди знаходиться у ситуації вибору, яка і є єдиною справді людською ситуацією і свободою. Отже, саме вибір і свобода є вияв справжньої сутності людини.

                  Як культурний рух екзистенціалізм належить минулому. Як філософське дослідження, яке запровадило нову норму – автентичність для розуміння того, що означає бути людиною – норми, прив’язаної до самобутньої, постдекартової концепції Я як практичного, втіленого, що є у світі –  екзистенціалізм продовжував відігравати важливу роль у сучасній думці як у континентальній, так і в аналітичній традиціях. Товариство феноменології та екзистенціальної філософії та товариства, присвячені М. Хайдеггеру, Ж.- П. Сартру, Мерло-Понті, К. Ясперсу, С. де Бовуар та іншим екзистенційним філософам, забезпечують форум для постійної роботи – як історичного, наукового, так і більш систематичного спрямування – яка продовжується те, що Хаваджа назвав «традицією» екзистенціалізму, часто вводячи його у протистояння з новітніми рухами, такими як структуралізм, деконструкція.

                У галузі гендерних досліджень Джудіт Батлер (1990) важливо спирається на екзистенційні джерела, як Льюїс Гордон (1995) у галузі теорії рас (див. Також Бернасконі 2003). Метью Реткліфф (2008) та Кевін Ахо (2019) розробляють екзистенційні підходи до психопатології. Інтерес до наративної концепції самоідентичності – наприклад, у роботах Чарльза Тейлора (1999), Пола Рікера, Девіда Карра (1986) або Чарльза Гіньйона – сягає своїм корінням в екзистенційну ревізію гегелівських уявлень про тимчасовість та її критика раціоналізму. Хуберт Дрейфус (1979) розробив впливову критику програми «Штучний інтелект», по суті спираючись на екзистенціалістську ідею, особливо в М. Хайдеггера та Мерло-Понті, що світ людини, світ смислу, треба розуміти перш за все як функцію наших втілених практик і не можна представляти їх як логічно структуровану систему уявлень. Закликаючи до «нового екзистенціалізму», Джон Гогеланд (1998) дослідив роль екзистенціальних зобов’язань у науковій практиці як практиці відстеження істини. У метафізиці Маркус Габріель (2018) прийняв термін «нео-екзистенціалізм», щоб описати не натуралістичний погляд на розум у «всесвіті», який покінчає з «онтологічною асиметрією» ідеалізму на користь точки зору, в якій визначається розум як боротьба за осмислення того факту, що вона не просто є частиною Всесвіту, і що звичні «світи», в яких вона мешкає в цій боротьбі, не складають цілого. У серії книг Майкл Гельвен (наприклад, 1990, 1997) розмірковував про відмінності між екзистенційним, моральним, та гносеологічні чи логічні виміри досвіду, показуючи, як стандарти, відповідні кожному з них, переплітаються, не зводячи до жодного окремого. Відродження інтересу до моральної психології знаходить багатьох письменників, котрі беруться за питання самоідентичності та відповідальності таким чином, щоб нагадувати про екзистенційні теми саморозвитку та вибору – наприклад, Крістін Корсгаард (1996) вирішально апелює до понять  «самоконституція» та «практична ідентичність»; Річард Моран (Richard Moran, 2001) наголошує на зв’язку між самовизнанням та перспективою від першої особи таким чином, що частково походить від Ж.- П. Сартра; і Томас Нагель, і Бернард Вільямс дотримувались екзистенціалістської лінії, яка пов’язує сенс із кінцевістю нашого існування. Навіть якщо такі письменники часто з більшою впевненістю ставляться до пробного каменю раціональності, ніж класичні екзистенціалісти, їхні праці обробляють місцевість, яку спочатку побачили останні. І сьогодні, як ми вже зазначали, ми можемо знайти повноцінні аргументи на користь екзистенціалістської етики у таких письменників, як М. Веббер та Макмуллін.

                  Крім того, після багатьох років поза модою у Франції, екзистенційні мотиви знову стали помітними у творчості провідних мислителів. Охоплення М. Фуко певної концепції свободи та його дослідження «піклування про себе» нагадують суперечки в рамках екзистенціалізму, як і робота Ж. Дерріди про релігію без Бога та його роздуми про концепції смерті, вибору та відповідальності. Книги Д. М. Купера (1999 р.) та Алана Шріфта (1995) дуже різними способами припускають, що переоцінка спадщини екзистенціалізму є важливим пунктом порядку денного сучасної філософії. Насправді є підстави думати, що така переоцінка наразі триває. Наприклад, Рейнольдс (2006 р.) завершує вступ до екзистенціалізму розглядом того, як такі постструктуралісти, як Ж. Дерріда, Ж. Делез, і М. Фуко розширюють певні роздуми, знайдені у Ж.- П. Сартра, А. Камю та М. Хайдеггера, тоді як Рейнольдс (2004 р.) робить те ж саме, більш докладно, для Ж. Дерріди та Мерло-Понті. Декілька подальших публікацій вирішують проблему введення екзистенціальної думки в діалог із пунктами сучасного філософського порядку денного. Едвард Барінг (2011 р.) висвітлює історичний взаємозв’язок між Ж. Деррідою та екзистенціалізмом і знаходить своєрідний «християнський» екзистенціалізм у творчості Ж. Дерріди до 1952 р., Сліди якої помітні в його подальшому мисленні. Збірник під редакцією Юдакена та Бернасконі (2012 р.) досліджує історичний контекст екзистенціалістських праць, про які свідчить сучасна критика канонізації. Феміністична думка призвела до вибуху роботи, що переоцінює відносини С. де Бовуар і Ж.- П. Сартра та їх значення для витоків самого екзистенціалізму, наприклад, Крукс (1990 р. , 1912 р.), Бергоффен (1997р.), Арп (2001 р.), Хайнамаа (2003 р.), Deutscher (2008) та Simons (2013 р.). У 2011 р. З’явився супутник континууму до екзистенціалізму (Джозеф, Рейнольдс та Вудвард 2011 р.), а потім  Кембриджський супутник екзистенціалізму (Кровелл 2012 р.). Статті в обох томах прагнуть показати систематичну відповідність екзистенційних концепцій та підходів для сучасної роботи у філософії та інших галузях. Як зазначає Кевін Ахо, у таких різноманітних сферах, як когнітивна наука, психіатрія, охорона здоров’я та екологічна філософія, «спадщина екзистенціалізму жива і здорова» (2014: 140). 

    



























   Висновки 

                 В загальному підсумку, вище викладений матеріал дав змогу дізнатися більше про соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму, а також заглибитись в особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму.

                Екзистенціалізм у 60-70-ті роки минулого століття став одним з найпопулярніших напрямків західної філософії та набув дуже велику кількість послідовників і прихильників в усьому світі. Студентська молодь та інтелігенція особливо виявила цікавість до нього. Для людства кінця ХХ ст. дуже важливе значення мало попередження екзистенціалізму проти безумовної віри в науку і техніку, проти конформізму. Екзистенціалізм достатньо продуктивно та по новому поставив і розв’язав проблему вибору та свободи людини. Фашистські режими, що спираються на низинні та тваринні інстинкти людей. Самотність, індивідуалізм, втрата відчуття причетності того, що відбувається, неприкаяність – ось головні риси менталітету тієї епохи. Якраз в той час сформувався екзистенціалізм. Це був час осмислення пережитих втрат і розчарувань, час передчуття нових, ще більш страшних потрясінь, час кардинальних переоцінок колишніх ідеалів і формування нових. Якщо атмосфера початку ХХ століття ще залишала місце для вишуканих почуттів, пройнятих світлою печаллю, за якими криється надія на краще, то війна 1914-1918 років показала людству реальність кінця цивілізації. Немов з глибин первісної свідомості назовні вирвалися самі темні сторони людської натури: жорстокість, прагнення до переваги, знищенню. Були відкинуті християнські цінності, культивовані протягом багатьох тисячоліть. У Німеччині, Італії та Іспанії зароджувалися і стрімко йшли до влади самих ірраціональних і песимістичних філософських течій, в якому, як у дзеркалі, відобразилось загальне світовідчуття людей тої епохи.

                Екзистенціалізм відштовхується від найбільш типових форм радикального розчарування в історії, які призводять до тлумачення сучасного суспільства як періоду кризи цивілізації, кризи розуму і кризи гуманності. Але екзистенціалізм не виступає в якості захисника цієї кризи. Навпаки, він протестує проти капітуляції особистості перед цією кризою.

                Екзистенціалісти вважають, що катастрофічні події новітньої історії виявили нестійкість, крихкість не тільки індивідуального, але і всякого людського буття. Індивіду, щоб встояти в цьому світі, необхідно передусім розібратися зі своїм власним внутрішнім світом, оцінити свої можливості і здібності.

                Центральним поняттям вчення є екзистенція – людське існування як нерозчленованої цілісність об’єкта і суб’єкта. Осягаючи себе як екзистенцію, особистість знаходить свободу, яка є вибір самої себе, своєї сутності. Вибір свободи накладає на індивіда відповідальність за все, що відбувається в світі.

               Переважним об’єктом філософського осмислення в екзистенціалізмі виступає буття індивідуальності, сенс, знання, цінності, що утворюють «життєвий» світ особистості.

              Життєвий світ – це не фрагмент предметного матеріального світу, а світ духовності, суб’єктивності. Одна з головних установок екзистенціалізму – це протиставлення соціального та індивідуального буття, радикальної розірваності цих двох сфер людського буття. Людина не визначається ніякою сутністю: ні природою, ні суспільством, ні власною сутністю людини. Має значення тільки його існування. Основна установка екзистенціалізму – існування передує сутності, тобто людина спочатку існує, з’являється у світі, діє в ньому, а вже потім визначається як особистість. За екзистенціалізму, людина – це тимчасове, кінцеве істота, призначена до смерті. Уявлення про смерть як самоочевидне, абсолютний кордон будь-яких людських починань займає в екзистенціалізмі таке ж місце, як і релігія, хоча більшість представників цієї філософії не пропонують людині ніякої потойбічної перспективи. 

               Екзистенціалісти вважають, що людина не повинна тікати від усвідомлення своєї смертності, а тому високо цінувати все те, що нагадує індивіду про суєтність його практичних починань. Цей мотив яскраво виражений в екзистенціалістському вченні про «прикордонні ситуації» –  граничних життєвих обставинах, в які постійно потрапляє людська особистість. І головна «прикордонна ситуація» – це ситуація перед обличчям смерті, «ніщо», «бути чи не бути» – в секулярному різновиді екзистенціалізму або перед світом трансценденції – Бога – в релігійній різновиди екзистенціалізму.

                Прикордонні ситуації ставлять людину перед необхідністю вибору. Людина постійно повинна вибирати ту чи іншу форму своєї поведінки, орієнтуватися на ті чи інші цінності та ідеали. Для релігійного екзистенціалізму головний момент вибору «за» або «проти» Бога. «За» – значить, шлях віри, любові, смирення. В результаті людину чекає нескінченне блаженство. «Проти» – означає зречення від Бога, чревате божественною карою. У секулярному різновиді екзистенціалізму головний момент вибору пов’язаний з формою самореалізації особистості. Це самореалізація визначається фактом випадковості людського буття, його занедбаністю в цьому світі. Занедбаність означає, що людина ніким не створена. Вона з’являється в світі з волі випадку, і їй нема на що спертися.

              Здатність людини творити самого себе і світ інших людей, вибирати образ майбутнього світу є наслідком фундаментальної характеристики людського існування – його волі. Людина – це свобода. Екзистенціалісти підкреслюють, що людина вільна абсолютно незалежно від реальних можливостей здійснення його цілей. Свобода людини зберігається в будь-якій обстановці і виражається в можливості вибирати, робити вибір. Мова йде не про вибір можливостей для дії, а вираженні свого ставлення до даної ситуації.  Таким чином, свобода в екзистенціалізмі – це перш за все свобода свідомості, свобода вибору духовно-моральної позиції індивіда. Слід визнати сильну сторону в постановці проблеми свободи в екзистенціалізмі. Вона полягає в прагненні підкреслити, що діяльність людей спрямовується насамперед не зовнішніми обставинами, а внутрішніми мотивами, що кожна людина в тих чи інших обставинах подумки реагує не однаково. Від кожної людини залежить дуже багато і не треба в разі негативного розвитку подій посилатися на обставини. Люди мають значну свободу у визначенні цілей своєї діяльності, в кожен конкретно-історичний момент існує не одна, а кілька. В наявності реальних можливостей розвитку події не менш важливо і те, що люди вільні у виборі засобів, для досягнення поставлених цілей. А цілі і засоби, втілені в дії, вже створюють певну ситуацію, яка сама починає впливати. Слабкість екзистенціалістського підходу полягає в невмінні або небажанні пов’язати суб’єктивні цілі та наміри людей, суб’єктивну позицію із зовнішніми історичними детермінантами, з тим фактом, що кожна людина, народжуючись на світ, застає готовими, що склалися певний рівень матеріальної і духовної культури, систему соціальних інститутів... Людина включена в це і їй доводиться діяти в тих рамках, які вони диктують. Зі свободою найтіснішим чином пов’язана і відповідальність людини. Без свободи немає і відповідальності.

              Якщо людина не вільна, якщо людина в своїх діях постійно детермінована, зумовлена якимись духовними або матеріальними чинниками, то вона, по екзистенціалізму, не відповідає за свої дії. Але якщо людина надходить вільно, якщо існує свобода волі, вибору і засобів їх здійснення, значить вона у відповіді і за наслідки своїх дій.



            Вчення екзистенціалізму носить яскраво виражений морально-етичний характер, мобілізує людей на формування активної життєвої позиції. З відходом з життя основних представників цієї течії вплив екзистенціалізму послабшав. Але його основні ідеї були освоєні іншими напрямками сучасної філософії.

               Аналіз філософських поглядів основних представників екзистенціалізму показує, що, вивчаючи їх, ми маємо справу хоча і з різними, але подібними в самому істотному і головному, вченнями про буття і людське існування в ньому.

               С. К'єркегор , вирішуючи проблеми людського існування в непривітному і похмурому світі, виходить з того, що людина входить в життя непідготовленою і сприймає її спочатку як місце свята, проходячи по щаблях свого вдосконалення, він здатний рухатися від естетичного ставлення життя, при якому метою існування виступає насолода, до етичного, при якому метою життя стає розумне служіння боргу, і наближатися до релігійного відношення до життя, яка перетворюється в служіння Богу.

              М. Хайдеггер вирішує проблему людського існування інакше. Для нього головне завдання на шляху вирішення питань людського існування в світі – закладка фундаменту під розуміння світу. У цій якості виступає онтологія, що базується на приcлуханню до буття і на виробленні ставлення до нього у відповідності з тими сигналами, які подає воно нам при нашому прагненні комфортабельно влаштуватися в світі. Мислитель прагне знайти консенсус між світом і людиною на основі людського розуму, збагаченого знаннями про гармонію світу.

            Для К. Ясперса рішення проблем людського існування в світі можливо на основі пристосування до світу. Він прагне вселити читачу своїх творів дбайливе і відповідальне ставлення до знайдених європейською цивілізацією цінностей. Мислитель застерігає проти бездумного розхитування підвалин західного суспільства і бажає спрямувати зусилля людей на відповідальне творення світової спільноти, в якому народи зіллються в єдину сім’ю.

              Ж.-П. Сартр і А. Камю , висвітлюючи неблагополуччя світу і показуючи його абсурдність, пропонують не падати духом, а мужньо виконувати свій людський обов'язок, не боячись втрат, які не схиляючись під ударами долі, спокійно робити свою буденну справу, коли ж гніт дійсності стає нестерпним, наважуватися на бунт, що усуває і послабляє цей гніт.

                 Отже, проблема буття людини та буття світу – центральна проблема екзистенціальної філософії. Про це свідчать навіть назви творів основоположників екзистенціалізму. У М. Хайдеггера – основна праця «Буття і час», у Ж.- П. Сартра – «Буття і ніщо» та ін. Як же розуміють буття екзистенціалісти і як це поєднується з проблемою людини? На відміну від класичних філософських вчень про буття, які розглядають його як об’єктивний, не залежний від свідомості світ, екзистенціалісти вважають, що філософія стоятиме на позиціях життєвого реалізму лише тоді, коли об’єктом її досліджень буде людина, її життя. Світ для людини існує оскільки, остільки вона йде від свого буття, надає світу певного значення та змісту. Людина творить світ таким, яким вона хоче його бачити, виходячи зі своїх переживань, створює свою емоційну картину світу. І тому, як стверджують екзистенціалісти, нема сенсу говорити про якийсь особливий, об’єктивний, світ позалюдського. В їх концепціях об’єктивна дійсність існує як суб’єктивна, як продукт переживань суб’єкта, як існування його сприйняття, його свідомості.

               Буття людини, в якому для зручності аналізу слід вирізнити тілесне існування людини як частини природи і специфічне людське буття. Людина є тілом природи і в цьому відношенні вона піддається дії її законів. Наявність тіла зумовлює смертність людини, котра втягнена в діалектику буття-небуття, і, як усі тіла природи, проходить стани виникнення, становлення і загибелі. Людське тіло, як і всі тіла природи, піддане дії закону збереження речовини й енергії, тобто його складові переходять в інші стани першої природи. Для існування людського тіла необхідне повсякденне його відтворення (харчування, захист від холоду, інших небезпек). Матеріалізм надає цим фактам першочергового значення, вважаючи, що матерія первинна, а дух, свідомість – вторинні. Щоб мислити, необхідно забезпечити життя людського тіла. Звідси необхідність збереження життя, самозбереження людини і виживання людства, а це, у свою чергу, викликає потребу в харчуванні, одязі, житлі, чистому навколишньому середовищі.

                  Буття духовного, яке існує як індивідуалізоване духовне і об’єктивне (позаіндивідуальне) духовне. Буття індивідуалізованого духовного – це внутрішній світ людини. Він охоплює свідоме і позасвідоме. Дух – поняття, тотожне індивідуальному, свідомості, а у вузькому розумінні – це мислення. 

               Свідомість – це здатність головного мозку людини цілеспрямовано відображати буття світу, перетворювати його на образи і поняття. Вона існує як невидимий процес вражень, почувань, переживань, думок, а також ідей, переконань, цінностей, установок, стереотипів. Свідомість має незворотний характер, швидкоплинний і неоднорідний. За формою цей процес хаотичний, водночас має певний порядок, стійкість, структуру, той чи інший ступінь дисципліни і волі.

               Буття соціального, яке поділяється на буття окремої людини в суспільстві і буття суспільства в цілому. Кожна людина безперервно вступає в контакт з іншими людьми, є членом різних соціальних груп: сім’ї, виробничої спільноти (колективу), нації. Таким чином, вона існує в тісному зв’язку з іншими індивідами. Вся діяльність людей здійснюється в межах властивих даному соціуму суспільних відносин: моральних, правових, економічних та ін. Діалектика соціального буття детально буде розглядатиметься в розділі «Філософський аналіз суспільства».

                 Категорія буття є гранично загальна абстракція, яка об’єднує за ознакою існування найрізноманітніші явища, предмети і процеси природи, людські колективи та окремих людей, соціальні інститути, рівні, форми і стани людської свідомості. І хоча ці речі і процеси стосуються різних сфер буття, усі вони об’єднані певною спільною основою. Але чи можна говорити про єдність безмежно різноманітного світу? Відповідаючи «так» на це питання, ми доходимо висновку про єдність – основу всього сущого. 































СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ

1. Ясперс К.  Смысл и назначение истории: Пер. с нем . — М.: Политиздат, 1991 . — 527 с. — (Мыслители XX в.). ISBN 5—250—01357—0 

2. Сартр, Жан-Поль. Буття і ніщо [Текст] : нарис феноменологічної онтології / Ж. Сартр ; пер. В. Лях, П. Таращук. - К. : Видавництво Соломії Павличко «Основи», 2001. - 855 с.

3. Ж.-П.Сартр. ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ – ЭТО ГУМАНИЗМ. В кн.: Сумерки богов. М.: «Политиздат», 1989. c. 319-344.

4. Ясперс, Карл.Общая психопатология [Текст] / К. Ясперс ; пер. Л. О. Акопян. - М. : Практика, 1997. - 1056 с.

5.  Камю, Альбер. Сочинения [Текст] : в 5 т. / А. Камю. - Х. : Фолио, 1997 . - (Вершины). - ISBN 966-03-0277-0.

Т. 3 : Праведники. - Человек бунтующий. - Лето. - Падение. - Х. : [б.в.], 1998. - 575 с.

6. Райда К. Історико-філософське дослідження постекзистенціального мислення. – К., 1998.

7.  Лепп І. Християнська філософія екзистенції / Пер. з фр. В. Ляха, О. Марштупенко. - К.: Унів. вид-во «Пульсари», 2004. - 148 с.

8.  Базиль Л. О. Методологічні засади екзистенціалізму в розвитку літературознавчої компетентності. 

9.  Бородецький О. Етичний і сотеріологічний елементи у релігійному та атеїстичному екзистенціалізмі.

10.  Філософія - Касьян В. І. - 16. Екзистеціалізм: загальна характеристика

11.  Аристотель. Никомахова етика. Соч. в 4т. М.: Мысль, 1983. – Т.4.- 830с.

12.  Асмус В.Ф. Этика Канта. Кант И. Соч. в 6-ти т. М.: Мысль, 1995.- Т.4. –Ч.1.

13.  Асмус В.Ф. Античная философия. М.:1976. – 234с.

14.  Анисимов С.Ф. Мораль и поведение.- М.: Мысль, 1979.- 142с.

15.  Адорно Теодор. Проблеми філософії моралі. – М.: Республіка, 2000. -239с.

16.  Аристотель. Никомахова зтика. Соч. В 4 т. - М.: Мысль, 1983. -Т.4.- 830 с.

17.  Бичко А.К. та ін. Історія філософії: Підр.- К.: Либідь, 2001.- 408с.

18.  Богомолов А.С., Антична філософія – М.: Изд-во. Моск. У-та. ,1985.- 368с.

19.  Боргош Ю. Фома Аквинский. – М.: Мысль, 1975. – 321с.

20.  Булатов М.О., ЗагороднюкВ.П., Малєєв К.С., Солонько Л.А. Філософська антропологія в контексті сучасної епохи. – К.: Стилос, 2001. – 245с. 

21. Миголатьев А.А. Философия: Учебник для вузов.- М.: Юнити-Дана, 2001, 639 с.

22. Камю Альбер (Albert Camus) Посторонний. (L' étranger). На фр. яз. – М.: Юпитер-Интер, 2003. – 124с.

23.  Философский энциклопедический словарь.- М.: Сов. энциклопедия, 1989,с.240

24.  Миголатьев А.А., Философия: Учебник для вузов.- М.: Юнити-Дана, 2001, с 220

25.   А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.790

26.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791

27.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.790

28.  Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с101

29.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791

30.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791

31.  А. Камю, цит. по Бессонов Б.Н., Философские портреты.- Омск: Омск гос. ун-т, 2002,с490

32.  А. Камю, цит. по Тормасов Б.А. Философы и философия. – М.: Остожье, 1998, с 474

33.  Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998, с 109

34.  А. Камю, цит. по Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с110

35.  А. Камю, цит. по Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с111

36.  История философии: Энциклопедия.- Минск: Интерпрес-сервис,2002, с 436






1



image1.emf





Київський університет імені Бориса Грінченка 




Кафедра філософії 




Історико-філософський факультет 




 




 




 




 




 




Дипломна робота на тему: 




«Соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму» 




 




 




 




 




Студентки ФІЛОСб-1-17.40д групи 




Перенчук Валерії Валеріївни 




Науковий керівник: 




Кандидат філософських наук 




Мартич Руслана Василівна 




 




 




 




Київ – 2021 














Київський університет імені Бориса Грінченка 


Кафедра філософії 


Історико-філософський факультет 


 


 


 


 


 


Дипломна робота на тему: 


«


Соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму


»


 


 


 


 


 


Студентки ФІЛОСб-1-17.40д групи


 


Перенчук Валерії Валеріївни


 


Науковий керівник:


 


Кандидат філософських наук


 


Мартич Руслана Василівна


  


 


 


Київ – 2021 




_________Microsoft_Word.docx

Київський університет імені Бориса Грінченка


Кафедра філософії


Історико-філософський факультет

















Дипломна робота на тему:


«Соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму»














Студентки ФІЛОСб-1-17.40д групи


Перенчук Валерії Валеріївни


Науковий керівник:


Кандидат філософських наук


Мартич Руслана Василівна











Київ – 2021


Зміст


  Вступ……………………………………………………………………..…..3


I. Генеза основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму……………………………………...………………..………..5


II. Соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії в основних представниках……………………………….………….…………..14


III. Особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх впив на сучасний екзистенціалізм…….…………………...44


Висновки……………………………………………………………...…….55


СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ……………………………….62









































Вступ


         Екзистенціалізм зародився в середині ХХ ст. і повністю змінив  свідомість людини. Людина  почала усвідомлювати себе як особистість, вона почала розуміти своє буття, стани своєї душі, мислення. Екзистенціалізм - загальний термін для тих філософів, які розглядають природу стану людини як ключову філософську проблему і які поділяють думку, що цю проблему найкраще вирішити за допомогою онтології.


        «Екзистенціалізм» як і «раціоналізм» та «емпіризм» – це термін, який є частиною  інтелектуальної історії.  Термін був  прийнятий як самоопис Жан-Полем Сартром, і завдяки широкому розповсюдженню післявоєнного літературно-філософського досвіду Сартра та його спільників, таких як Симона де Бовуар, Альбер Камю та Моріс Мерло-Понті – екзистенціалізм почали уподібнювати до культурного руху, який мов розквіт у Європі в 40-50-х роках. Основними визнаними екзистенціалістами були: А. Камю, Карл Ясперс, Мартін Хайдеггер і Мартін Бубер, Жан Вал, Габріель Марсель, Хосе Ортега-і-Гассет та Мігель де Унамуно, Микола Бердяєв та Лев Шестов. Філософи XIX століття, Серен К’єркегор і Фрідріх Ніцше, стали розглядатися як попередники руху. Екзистенціалізм був як літературним явищем, так і філософським. Власні ідеї Ж.- П. Сартра були і є більш відомими через його вигадані твори (такі як, «Нудота  і відсутність виходу» ), ніж через його більш суто філософські, а повоєнні роки знайшли дуже різноманітну групу письменників та художників, пов’язаних під цим терміном: ретроспективно Ф. М. Достоєвський, Г. Ібсен та Ф. Кафка були призвані; в Парижі були Андре Гіде, Жан Жене, Андре Мальро та Самуель Беккет; до клубу належать норвежець Кнут Гамсун і румун Євген Іонеско; митців, таких як Альберто Джакометті і навіть абстрактних експресіоністів, таких як Джексон Поллок, Аршил Горький та Віллем де Кунінг, та режисерів, таких як Жан-Люк Годар та Інгмар Бергман, розуміли в екзистенційному плані.  Образ екзистенціалізму до середини 1970-х став стереотипом, який пародіювали у багатьох книгах і фільмах Вуді Аллена.


          Через це інколи люди мають припущення, що екзистенціалізм – це минулий культурний рух, а не філософська позиція.


Всі люди є окремими оригінальними особистостями, вони живуть своїм життям, але їм потрібно усвідомити своє існування, зрозуміти його суть, і тільки тоді кожна людина  пізнає справжню істину життя.


















































Актуальність дослідження


На нашу думку, ця тема дуже актуальна. Життя людини частіше за все проходить непомітно, і за все життя  вона навіть не встигає зрозуміти своє справжнє призначення . Необхідно розмірковувати над цим питанням, тому що воно дуже важливе. Скоріше за все, воно є найважливішим для кожного з нас. Чи варто життя того, щоб прожити його і навіть не розуміти свого існування? Чи варто жити повністю занурюючись у повсякденність? Мабуть,  інколи потрібно вирішити та зрозуміти для самого себе для чого ти живеш і усвідомити себе як особистість.


Ця  проблема має дуже серйозно поставати в суспільстві, особливо теперішньому. Але на превеликий жаль, сучасні люди не приділяють їй достатню кількість уваги, вона залишається не повністю розкритою для кожного, як окремої, унікальної особистості. 


Об’єктом дослідження  екзистенціалізм як особливий напрям філософського осягнення буття людини.


Предметом дослідження є специфічні умови зародження та генези філософії екзистенціалізму.


          Завданням даної роботи є дослідити генезу основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму та соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії, також дізнатися більше про особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх впив на сучасний екзистенціаліз.

















I. Генеза основних положень екзистенціалізму крізь історичну призму       


          Екзистенціалізм – це дуже широке визначення, головним центром вивчення якого є людина,  її проблеми, та труднощі існування в навколишньому світі. Перший раз про екзистенціалізм заговорили в кінці 20-х років XX ст. Більшість  вважала цей напрямок філософії безперспективним, але через невелику кількість часу він переріс у великий ідейний рух.


           Розрізняють атеїстичний і релігійний екзистенціалізм. Атеїстичний екзистенціалізм говорить про «занедбаність» людини, фактично – про його «богозалишенність».  Цей вид екзистенціалізму дуже сильно відмінний від християнських екзистенціальних робіть С. Керк’єгора і розвивався в напрямку атеїстичного світобачення. Екзистенційна особистість повністю відходить від обставин і дотримується свого «проєкту».


           Екзистенціалізм говорить про «страшний тягар та жахи свободи» свободи. Атеїстичний екзистенціалізм тим самим стверджує необхідність богоподоби людини, як основи його істинного буття. В атеїстичному екзистенціалізмі є ідея «очікування Бога», але Бога, що не зводиться до ритуально-магічного об’єкту, відносини з яким цілком очевидні.


            Але в релігійному екзистенціалізмі Бог найменш схожий на антропоморфне божество. Він абсолютно за межою людського світу, це скоріше «шифр» ідеального людського універсуму,  співвідносячись з яким людина вирішує, що він є; сверхреальність символу, який «висвічує шлях людини до творчості» (М. О. Бердяєв, Л. І. Шестов).


            Біблійний сюжет про гріхопадіння, спокуту і спасіння людини, його повернення до Бога в релігійному екзистенціалізмі пеетворюється в думку про необхідність героїчного подвигу, здійснювалися кожною людиною – плати за свободу; в іншому випадку людина перебуває в ілюзорно-магічному, невільному ставленні до Бога.


           Екзистенціалізм – це філософське вираження дуже сильних потрясінь, з якими зіткнулися люди під час криз 20-40 р. Екзистенціалісти намагалися зрозуміти людину в критичних та кризових ситуаціях. Вони сконцентрувалися  на проблемі духовної витримки людей, які потрапили у ірраціональний потік подій який вийшов з-під контролю. 


          Тяжкий період історії, екзистенціалізм розглядає як криза розуму і гуманізму. Свідомість людини XX століття відрізняється апокаліптичним страхом, відчуттям самотності. Завдання екзистенціалізму перш за все є створення нових визначень предмета філософії і можливостей нових постулатів.


           Основні положення екзистенціалізму сформувалися ще в XIX ст. датським теологом і філософом С. К’єркегором, а сформувався напрям в XX ст. Теоретичними джерелами і своїми попередниками екзистенціалісти вважають феноменологію Е. Гуссерля (1859-1938 р.) і «філософію життя» В. Дільтея (1833-1911 р.), Ф. Ніцше (1844-1900 р.), а також Ф. М. Достоєвського (1821-1881 р.). Ідеї ​​екзистенціалізму виникали в різних країнах в різні роки.


            В Росії, перед початком першої світової війни екзистенціалізм проповідувався Л. Шестовим (1866-1938 р.) і  М. О. Бердяєвим (1874 -1948 р.), які в 20-х роках  пропагували свої погляди за кордоном, зокрема у Франції. У Німеччині екзистенціалізм почав розвиватися після першої світової війни і його засновниками були: К. Ясперс (1883-1969 р.), М. Хайдеггер (1889-1976) і О. Ф. Больнов. Надзвичайно швидко почав розвиватися екзистенціалізм у Франції під час другої світової війни та після неї. Представниками були Г. Марсель (1889-1973 р.), Ж.-П. Сартр (1905-1980 р.), А. Камю (1913-1960 р.) – і інших європейських країнах – Іспанії (Ортега-і-Гассет, 1883-1955), Італії (Е. Пачі, Н. Аббаньяно та ін.).


               Розвитку та актуалізації та екзистенціалізму в 20-70-ті рр. ХХ ст. сприяли наступні причини:


· Кризи морального, економічного та політичного характеру, які охопили людство перед першою світовою війною та  в часи другої світової війни і між ними;


· Активний розвиток науки і техніки та експлуатація технічних досягнень на шкоду людині (вдосконалення військової техніки, кулемети, автомати, бомби, міни і т.д.);


· Небезпека загибелі людства (винахід та застосування ядерної зброї,  наближення екологічної катастрофи);


· Посилення жорстокості, нелюдське ставлення до людини (концтабори, трудові табори, близько 70 мільйонів загиблих у  війнах);


· Поширення тоталітарних режимів;


              Екзистенціалізм поширився у відповідь на ці явища. Проблеми, яким приділяли увагу філософи-екзистенціалісти: глибина його почуттів, переживань, унікальність людської особистості, тривог, надій,  життя в цілому. Суттєва суперечність між людським внутрішнім світом і навколишнім життям та проблема відчуження. Проблема людської самотності та занедбаності  (одинока людина  в навколишньому світі, у неї  немає місця де віна відчувала би себе потрібною); проблема життя, яке не має сенсу; проблема вибору; проблема пошуку свого внутрішнього «Я»; проблема пошуку місця в житті.


               Філософії екзистенціалізму дотримуються люди, які мають різні політичні переконання. Так, М. Хайдеггер в Німеччині в 30 – 40 рр. не припиняв співробітництва з нацистами. К. Ясперс не прийнявши фашизм, був позбавлений можливості викладати і друкувати свої праці; А. Камю, Ж.- П. Сартр і С. де Бовуар брали участь в  французькому Опорі, боролися з німецьким фашизмом, виступали за мир і демократію.


              Як об’єднує цих всіх людей екзистенціалізм? При всіх різночитаннях екзистенціалізм має загальні вихідні принципи. Головним положенням є ​​самотня людина з його крайнім індивідуалізмом і роздвоєною свідомістю. Філософія екзистенціалізму висловлює настрої певних кіл інтелігенції, яка побачила в ній занепокоєння проблемами культури, шляхами її розвитку в наш технократичний вік, побачила бажання пояснити чому люди не влаштовані своїм життям, нестійке положення «простої людини» в суспільстві, виявила протест проти нівелювання особистості, байдужості до її страждань, масової загибелі людей в війнах. Підвищена цікавість до цієї філософії зумовлена тим, що вона є захисницею гуманізму, що вона привернула увагу до «вічної» проблеми – людини, його місця і ролі в світі.


            ХХ ст. характеризується як століття «занепаду» та «хвилювання». В той час коли розум безсилий і в людській поведінці посилюється підсвідомість, переважає ірраціоналізм. Французький екзистенціаліст А. Камю вважав світ, в якому ми живемо, абсурдним. 


               Історичні катаклізми дають змогу зрозуміти безглуздість традиційних поглядів на історичний розвиток і нездоланний трагізм людського буття. Філософія екзистенціалізму відповідає запитам розгубленої людини, стривоженої перед лицем прогресу науки і історичних змін сучасного світу. Один з представників екзистенціалізму характеризує цей стан так: безпека зникла. Тому цю філософію часто називають «філософією розпачу», або «філософією кризи». Соціальний песимізм отримав в екзистенціалізмі свій подальший розвиток. Встановлення різних норм і правил в суспільному житті, посилення бюрократизації та стандартизації, в суспільному та приватному житті людини обмежують різні можливості внутрішнього світу людини; звичайна особистість не може проявити свої здібності сповна. Створюється враження, що справжній сенс людського існування знаходиться у бунтарстві проти стандартизованого життя і стійких суспільних норм.


              Процес знеособлення суспільства викликає опір в індивідуальній свідомості. Він проявляється в залежності від світогляду і середовища, в якому знаходиться людина. Деякі люди не обмежуються суб’єктивним почуттям внутрішнього протесту і беруть участь в демократичному русі. Деякі мають сумніви, і їх протест виражається у відмові від будь-якої громадської діяльності. Таким чином люди намагаються знайти спокій в вузькому колі друзів, намагаючись відрізнити себе в свідомості від свого реального становища в суспільстві. Вони стверджують, що таким чином можна отримати «внутрішню свободу», свободу в мисленні. Екзистенціалізм пропонує подумки піднятися над своїм становищем шляхом «релігійного або філософського пориву». Ставлячи в центр уваги людину, він стверджує, що може навчити людей.


              Екзистенціалізм використовує різні засоби для пропаганди своїх ідей. Справа в тому, що екзистенціалізм набагато більше має змогу впливати на мистецтво, а через нього і на людину. Пропаганда ідей екзистенціалізму вийшла за рамки філософських трактатів і лекційних курсів, розрахованих на фахівців, і широко проникла в різні жанри художньої літератури: прозу, поезію, драматургію, публіцистику, а також кінематографію, образотворче мистецтво і т. п. Філософія, і екзистенціалізм особливо, в значній мірі впливає на сучасне західне мистецтво, бачить в ньому засіб власного самоствердження. Порівняно з науковими трактатами, пропаганда ідей за допомогою художніх образів є більш дієвою. Філософи-екзистенціалісти часто звертаються за допомогою до художньої творчості. Серед екзистенціалістів багато письменників. Якщо подивитись з іншого боку, то основна проблематика екзистенціалізму –  людина і сенс його життя – не може бути байдужою для письменників і художників. Близькими до екзистенціалізму по настрою були такі письменники нашого століття, як А. Сент-Екзюпері, Е.  Хемінгуей, Е. М. Ремарк, Ж. Ануй та ін.


              Ж.- П. Сартр безпосередньо надихнувся роботами німецького філософа Мартіна Хайдеггера.  Праця «Буття і час» М. Хайдеггера 1927 р., дослідження «сутності, якою ми є самі» (яку він назвав «Dasein»), представило більшість мотивів, які характеризувалимуть пізніше екзистенціалістське мислення: напруженість між особистістю та суспільством; наголос на мирському; захоплення обмеженими переживаннями тривоги, смерті; неприйняття науки (і перш за все причинного пояснення) як адекватної основи для розуміння людини; та запровадження «автентичності» як норми самоідентичності, пов’язаної з проектом самовизначення через свободу, вибір та прихильність. Хоча в 1946 р. М. Хайдеггер відмовлявся від ретроспективного маркування своїх попередніх робіт. 


                Як пізніше зроблять Сартр і Мерло-Понті, М. Хайдеггер переслідував ці проблеми з дещо малоймовірними ресурсами феноменологічного методу Едмунда Гуссерля. І хоча не всі екзистенційні філософи зазнали впливу феноменології (наприклад, К. Ясперса та Г. Марселя), філософська спадщина екзистенціалізму значною мірою пов’язана з формою, яку він прийняв як екзистенційну версію феноменології. Зусилля Е. Гуссерля в перші десятиліття ХХ ст. були спрямовані на створення описової науки про свідомість, під якою він розумів не об’єкт природознавства психології, а «трансцендентне» поле інтенціональності, тобто те, завдяки чому наш досвід значущий. Екзистенціалісти вітали доктрину Е. Гуссерля про інтенціональність як спростування декартового погляду, згідно з яким свідомість негайно відноситься лише до власних уявлень, ідей, відчуттів. На думку Е. Гуссерля, свідомість – це наша безпосередня відкритість світу, яка управляється категоріально (нормативно), а не причинно; тобто інтенціональність  – це не властивість індивідуального розуму, а категоріальна система, в якій розум і світ стають зрозумілими. 


               Отже, феноменологія свідомості не досліджує ні метафізичний склад, ні причинно-наслідковий генезис речей, а «конституцію» їх значення. Е. Гуссерль зстосував цей метод для уточнення нашого досвіду природи, соціокультурного світу, логіки та математики, але М. Хайдеггер стверджував, що йому не вдалося підняти найбільш фундаментальне питання, а саме «значення буття» як такого. Звертаючи феноменологію до питання про те, що означає бути, М. Хайдегер наполягає на тому, щоб це питання було поставлене конкретно : це не спчатку якась академічна вправа, а пекуче занепокоєння, що виникає із самого життя: питання, що це означає для мене бути. Екзистенційні теми набувають популярності, коли бачиш, що загальне питання про сенс буття передбачає спочатку з’ясування власного буття як запитувача. За М. Хайдеггером, категорії, заповідані філософською традицією для розуміння істоти, яка може сумніватися, його або її буття недостатньо: традиційні поняття про речовину, оброблену розумом, або про суб’єкта, благословенного самосвідомістю, неправильно тлумачать наш основний характер, «буття у світі». У своєму феноменологічному пошуку категорій, що керують буттям у світі, М. Хайдеггер став неохочим батьком екзистенціалізму, оскільки черпав натхнення у двох основних, хоча в академічних колах тоді відносно невідомих письменників ХІХ століття Серена К’єркегора та Фрідріха Ніцше. Передбачення екзистенціальної думки можна знайти в багатьох місцях (наприклад, у сократичній іронії, А. Августина, Б. Паскаля чи пізньому Ф. В. Й. Шеллінга), але коріння проблеми існування в її сучасному значенні лежать у творчості С. К’єркегора та Ф. Ніцше.








ІІ. Соціально-політичні умови формування екзистенціальної філософії в основних представниках.


           Якщо політика пов’язана з облаштуванням соціального життя,  забезпеченням розвитку суспільства, то філософія вже в силу  зазначеного узагальнення і систематизації різних проявів соціального життя набуває політичного значення. У цьому плані політична будь-яка філософія. Але що осмислює політична філософія? Якщо філософія – осмислення світу у всій його цілісності, людини і його місця в цьому світі, то що є світ політичного?       Якщо політика – діяльність, пов’язана з владними  відносинами (принципами, нормами, інститутами), що гарантують життєзабезпечення і розвиток суспільства, то поза залежності від конкретної політичної системи та історичної ситуації реалізація політики передбачає вирішення питань про владу, життєзабезпеченні суспільства, а значить, проблем безпеки, розвитку, справедливого порядку, що регулює реалізацію інтересів соціальних акторів.  При цьому слід розрізняти політику (policy) як якусь стратегію, програму дій по вирішенню проблем, реалізації інтересів (соціальна, правова, молодіжна, економічна та інші політики) і політику ( politics) – як боротьбу за отримання та утримання влади. 


        У першому випадку політика постає як специфічна форма діяльності, що приносить, як говорив Платон, «собі і друзям користь, ворогам – шкода». У другому випадку політика постає як сфера діяльності в зв’язку і навколо влади, що реалізує певні стратегії.  


       При цьому, однак, центральним, системоутворюючим політичне є феномен і ідея влади, яка зводиться до формування і розвитку держави. Політичне існувало до виникнення держави, воно проявляється у відносинах між різними організаціями, в громадянському суспільстві, в міжособистісних відносинах. 


Політична філософія не зводиться до партійної філософії, політичної ангажованості філософа. Вона не зводиться також і до філософської публіцистиці з приводу окремих питань і проблем. Її предмет складають питання про умови можливості правильного життя, про свободу і найкращому політичному порядку. Уже сам питання про правильне і справедливе відносить людини і мислення в політичну сферу.   


     Для розуміння сутності політичної філософії ключову роль відіграє фігура Сократа – «першого політичного філософа» (за визначенням Л. Штрауса). Справи і доля Сократа показують, що політичною є та філософія, яка, усвідомлюючи себе як «любові до мудрості», розуміє всю міру своєї залученості в політичну громаду і робить її врешті-решт своїм предметом. Тому безпосередньою проблемою політичної філософії виявляються політична спільність і питання про те, як її найкращим чином організовувати в найзагальнішому сенсі. 


     Політична філософія – осмислення облаштування суспільства, роль в цьому облаштуванні влади (держави) і особистості. Підставами такого облаштування може бути політична теологія (Павло, Августин, М. Лютер, Ж. Кальвін). Власне ж політичні філософи (Сократ, Платон, Б. Спіноза, Ж.-Ж. Руссо) в питаннях про правильне і справедливе уповали на людський розум і свободу волі. У цьому плані політична філософія проводить межу між філософією та політичної теологією як двома типами політики, відливали в форми теократії або світської держави. 


       Особливо варто відзначити роль особистості в політичних відносинах. У політичному контексті особистість і її роль як політичного актора розкриваються в двох планах. На ранніх стадіях розвитку політичної філософії головна увага приділялася особистості володаря, політичного лідера. Однак у міру формування і все більшою активності громадянського суспільства все більшого значення отримує особистість як громадянин, носій певної громадянської ідентичності та свідомості.


           Один із видатних філософів – С. К’єркегор проблему розробляв в контексті свого радикального підходу до християнської віри; Ф. Ніцше зробив це у світлі своєї тези про смерть Бога. Подальша екзистенційна думка відображає цю різницю: у той час як деякі письменники – такі як Ж.-  П. Сартр і С. де Бовуар – були рішуче атеїстами, інші – такі як М. Хайдеггер, К. Ясперс, Г. Марсель і М. Бубер – по-різному досліджували наслідки концепції «автентичного існування» для релігійної свідомості . Хоча ні думки Ф. Ніцше, ні С. К’єркегора не можна звести до однієї нитки, обидва цікавились тим, що С. К’єркегор назвав «єдиною особою». Обидва були впевнені, що ця особливість, яка є для мене найбільш власною, «я», може бути значущим чином відображена, хоча, саме через свою особливість, залишається невидимою для традиційної філософії, з його акцентом або на тому, що слід за безпомилковими об’єктивними законами природи, або ж відповідає загальнолюдським стандартам морального розуму. Таким чином, зосередженість на існуванні призвела, як в обох, до унікальних текстових стратегій, цілком чужих філософії свого часу.


               У С. К’єркегора особливість існування виявляється в момент конфлікту між етикою та релігійною вірою. Припустимо, це моє почуття виконання Божої волі робить моє життя осмисленим. Як філософія сприймає це значення? Спираючись на Г. В. Ф. Гегеля як емблематичний для всієї традиції, С. К’єркегор у своїй книзі «Страх і трепет» стверджує, що для філософії моє життя стає значущим, коли я «піднімаюся до загальнолюдського», підводячи свої безпосередні (природні) бажання та схильності під моральний закон, який представляє мій «телос» або те, чим я повинен бути. При цьому я програю. Моя  особливість (оскільки закон діє для всіх), але мої дії стають значущими в сенсі зрозумілих, регулюються нормою. Тепер людина, чиє почуття виконання Божої волі є тим, що надає їй сенсу в житті, буде зрозумілою лише настільки, наскільки її вчинок відповідає загальнолюдському етичному наказу. Але що, якщо, як у випадку Авраамової жертви свого сина, дія суперечить тому, що вимагає етика? К’єркегор  вважає і те, що життя Авраама є надзвичайно осмисленим (справа не лише в якомусь безпосередньому бажанні або безглуздому тику, який долає етичну свідомість Авраама; навпаки, вчинення моральної справи саме в цьому випадку є його спокусливою схильністю)  і що філософія не може її зрозуміти, засуджуючи це в ім’я етики. Божа заповідь тут не може розглядатися як закон, який би стосувався всіх; воно звертається до Авраама в його особливості. Якщо життя Авраама є значущим, воно представляє, з філософської точки зору, «парадокс», що завдяки вірі «єдиний індивід вищий за універсальний». Існування як філософська проблема постає на цьому етапі: якщо в моїй істоті є вимір, який є одночасно значущим і в той же час не регулюється раціональним стандартом моралі, яким стандартом він керується? Бо якщо не існує якогось стандарту, говорити про «сенс» просто не можна.


              Для вирішення цієї проблеми повинна існувати норма, притаманна самій сингулярності, і в своїй «Заключній ненауковій постскриптумі» С. К’єркегор намагається висловити таку норму у своєму твердженні, що «суб’єктивність – це істина», ідея, яка визначає екзистенційне поняття автентичності. У Авраама немає об’єктивних підстав думати, що наказ, який він чує, походить від Бога; насправді, виходячи зі змісту наказу, він має всі підстави, як зазначав І. Кант у «Релігії в межах одного розуму» , думати, що вона не може походити від Бога. Його єдиним виправданням є те, що К’єркегор називає пристрастю віри. Така віра є, раціонально кажучи, абсурдною, «стрибком», тому, якщо тут треба говорити про істину, це стандарт, який не вимірює зміст вчинку Авраама, але спосіб його здійснення. Здійснювати рух віри «суб’єктивно» означає сприйняти парадокс як нормативний для мене, незважаючи на його абсурдність, а не шукати втечі від нього за допомогою об’єктивної текстової екзегези, історичної критики чи іншої стратегії перекладу особливості моєї ситуації в універсальну. Оскільки мій розум тут не може допомогти, нормативне привласнення є функцією моєї «внутрішності» або пристрасті. Таким чином я «справді» стаю тим, чим я номінально вже є. Сказати, що суб’єктивність – це правда, означає виділити спосіб буття, а не спосіб пізнання; істина вимірює ставлення («пристрасть»), з яким я привласнюю або роблю власним «об’єктивну невизначеність» (голос Божий) у «процесі вищої внутрішності».


                На відміну від особливості цього руху, для С. К’єркегора натовп стоїть так: «натовп – це неправда». Натовп – це, приблизно, громадська думка в найширшому розумінні – ідеї, які даний вік сприймає як належне; звичайний і прийнятий спосіб робити речі; самозаспокійливе ставлення, яке походить від відповідності, необхідної для соціального життя, – і те, що засуджує його на «неправду» в очах С. К’єркегора, – це спосіб натякання людини на власне відчуття того, хто вона є, звільняючи її від тягаря бути собою: якщо всі християни, мені немає необхідності «стати» ними. Оскільки це міра не пізнання, а буття, можна побачити, як С, К’єркегор відповідає тим, хто заперечує, що його концепція суб’єктивності як істини базується на двозначності: об’єктивні істини науки та історії, хоч і добре встановлені,  вони належать до натовпу. Не настільки, наскільки істина може бути встановлена ​​об’єктивно, вона набуває значення, а настільки, наскільки вона привласнюється «пристрасно» у самій своїй невизначеності. «Існувати» – це завжди стикатися з цим питанням значення. Істини, які мають значення для того, хто є, не можуть,  бути тим, що можна досягти лише тоді, коли об’єктивна наука виконає своє завдання.


              Для С. К’єркегора існування постає як філософська проблема в боротьбі за мислення парадоксальної присутності Бога; для Ф. Ніцше це зустрічається у відгуках фрази «Бог помер», у виклику нігілізму.


              Частково реагуючи на культурну ситуацію в Європі дев’ятнадцятого століття – історична наука продовжує руйнувати фундаменталістські читання Біблії, зростаючу культурну столицю природничих наук, зокрема дарвінізм, – і частково, зумовлену його власними дослідженнями психології та Історію моральних концепцій Ф. Ніцше прагнув намалювати наслідки смерті Бога, краху будь-якої теїстичної підтримки моралі. Як і його сучасник Федір Достоєвський, персонаж якого, Іван, у «Братах Карамазових» знаменито стверджує, що якщо Бога не існує, то все дозволено, головним завданням Ф. Ніцше є пошук способу вимірювання людського життя в сучасному світі. Однак, на відміну від Ф. Достоєвського, Ф. Ніцше вбачає співучасть між мораллю та християнським Богом, що продовжує заперечуючу, а отже і нігілістичну позицію. Ф. Ніцше не був першим, хто відмежував мораль від її божественної санкції; психологічні теорії моральних настроїв, що розроблялися з XVIII століття, давали суто людський звіт про моральну нормальність. Але хоча ці попередні теорії пропонувались як виправдання нормативної сили моралі, ідея Ф. Ніцше про те, що за моральними приписами не криється нічого, крім «волі до влади», підірвала цей авторитет. На рахунок, поданий в «Генеалогії моралі»  іудео-християнський моральний порядок виник як вираз відречення слабких проти влади, яку здійснюють над ними сильні. Інструмент, який використовувався, щоб зірвати цю силу, з часом він увійшов у форму совісті, створивши «хвору» тварину, воля якої воює із власними життєвими інстинктами. Таким чином Ніцше прийшов до ідеї С. К’єркегора про те, що «натовп – це неправда»: так звана автономна, самозаконодаюча особистість є нічим іншим, як стадною твариною, яка навчилася поступливості та невільності, відповідаючи «універсальним» нормам моралі. Норматив – це не що інше, як норма.


               Проте це ще не кінець історії для Ф. Ніцше, як і для С. К’єркегора. Якщо автономна особистість досі не означала нічого, крім ментальності стада – якщо моральні норми виникали саме для того, щоб створити таких конформістів, – індивід, тим не менше, має потенціал стати чимось іншим; хвора тварина «вагітна майбутнім». Ф. Ніцше побачив, що в XIX столітті «найвищі цінності» почали «знецінювати себе». Наприклад, християнська цінність розповіді правди, інституціоналізована у формі науки, підірвала віру в Бога, розчарувавши світ і виключивши з нього будь-який заздалегідь заданий моральний сенс. У такій ситуації людина примусово повертається до себе. З одного боку, якщо він слабко складений, він може стати жертвою відчаю перед обличчям нігілізму, визнання того, що життя не має внутрішнього сенсу. З іншого боку, для «сильного» чи творчого індивідуалізму нігілізм дає звільняючу можливість взяти на себе відповідальність за сенс, проявити творчість, «переоцінюючи» її цінності, встановлюючи новий «порядок рангу». Через свого пророка, Заратустру, Ф. Ніцше уявляв таку людину, як «надлюдина», той, хто навчає «значення землі» і не потребує потойбічної підтримки цінностей, які він втілює. Надлюдина представляє форму життя, спосіб існування, тобто розквіт з комунізованої, моралізованої «останньої людини» XIX століття. Він зрозумів, що нігілізм є кінцевим значенням моральної точки зору, її життєзаперечуючої сутності, і він переконфігурує моральну ідею автономії, щоб звільнити життєстверджуючий потенціал всередині неї.


                 Таким чином, для Ф. Ніцше існування постає як філософська проблема в його розрізненні між моральною автономією (як підкорення моральному закону) та автономією «поза добром і злом». Але якщо взагалі говорити про автономію, сенс і цінність, спосіб перебування поза добром і злом не може бути просто беззаконним станом довільної та імпульсивної поведінки. Якщо таке існування має бути мислимим, повинен існувати стандарт, за яким можна виміряти успіх чи невдачу. Ф. Ніцше по-різному вказує на такий стандарт у своїх посиланнях на «здоров’я», «силу» та «значення землі». Мабуть, його найбільш повчальним вказівкою, однак, є естетика, оскільки її концепція, розроблена в The Gay Science, забезпечує норму, відповідну особливості існування. Сказати, що художній твір має стиль, означає посилатися на стандарт його оцінки, але такий, який не може бути визначений у формі загального закону, твір якого є просто прикладом. Швидше, цікавим чином норма є внутрішньою для роботи. Для Ф. Ніцше існування підпадає під такий імператив стилю: створювати сенс і цінність у світі, з якого відпали всі трансцендентні опори – це надати унікальну форму своїм безпосереднім нахилам, потягам та пристрастям; інтерпретувати, обрізати та вдосконалювати відповідно до об’єднуючої чутливості, правлячого інстинкту, що об’єднує все в ціле, що задовольняє неконцептуальну, естетичну норму того, що підходить, що належить, що доречно.


                Тоді як і С. К’єркегор, Ф. Ніцше розкриває аспект мого буття, який не можна зрозуміти ні з точки зору безпосередніх спонукань і схильностей, ні з точки зору загального закону поведінки, аспекту, який вимірюється не з точки зору об’єктивного опису того, що я я, але з точки зору мого способу бути ним. Однак ні С. К’єркегор, ні Ф. Ніцше не розвинули цього розуміння повністю систематично. Це залишилось би їхнім спадкоємцям ХХ ст. 


Карл Ясперс


               Карл Ясперс – німецький філософ-екзистенціаліст і психіатр. Після 1915 р. відійшов від психіатрії. Після розгрому фашизму К. Ясперс отримав величезну популярність в колах ліберальної інтелігенції ФРН. У ряді робіт, починаючи з гучного трактату про «німецької вини», виступав як політичний мораліст. Якщо в 50-х роках консервативний лібералізм К. Ясперса мав антикомуністичну спрямованість, то в кінці 60-х років К. Ясперс виступив з різкою критикою антидемократичних і реваншистських тенденцій в політичному житті ФРН.


               Місце К. Ясперса в історії двояко. Його вихідний ідеал – бюргерський гуманізм; ідею інтелектуальної чесності для нього символізує ім'я І. Канта, ідею культурної широти – ім’я Й. В. фон Гете. З це установкою, різко відрізняє його від М. Хайдеггера, пов'язані і схиляння К. Ясперса перед цивільним і розумовою волелюбністю античної Греції і його симпатії до Б. Спіноза, і його випади проти клерикалізму. Однак найважливіше переживання К. Ясперса на початку його філософського шляху пов'язане з відчуттям кризи «бюргерської» культурної традиції. Незважаючи на антипатію до «похмурого фанатизму» С. К'єркегора і до «екстремізму і шаленства» Ф. Ніцше, К. Ясперс відчував вплив їх ідей. Свою працю мислителя Ясперс називати не філософією, а філософствуванням, роблячи акцент на незавершеності розумового процесу, в якому питання переважають над відповідями.


                 Буття в концепції К. Ясперса має трояке членування: 1) предметне буття, або «буття-в-світі»; 2) екзистенція, тобто людська самість, що не об’єктивувалась; 3) трансценденція як «облемлющее» – незбагненна межа будь-якого буття і мислення. Мислення перед обличчям «буття-в-світі» є «орієнтація-в-світі»; мислення перед лицем екзистенції – «висвітлення екзистенції»; мислення перед лицем трансценденції – «метафізика», що виражає свій невимовний предмет за допомогою «шифрів». Незважаючи на конфлікт Ясперса з теологією, очевидна близькість його філософії до традиції теїзму. Згідно К. Ясперса співвіднесеність екзистенцій здійснюється в акті «комунікації», тобто глибоко інтимного і особистісного спілкування в «істині». «Комунікація» – центральне поняття світорозуміння К. Ясперса – зводиться їм у ранг критерію філософської істини і ототожнюється з розумом. Моральне, інтелектуальне і соціальне зло є для К. Ясперса перш за все глухота до чужої екзистенції, нездатність до «дискусії», приймаюча вигляд фанатизму, але також і поверхневого, байдужого масового спілкування. Цю тезу рівнозначний з політичною позицією індивідуалістичного лібералізму. Сенс філософії, за К. Ясперса, в створенні шляхів «загальнолюдської комунікації» між країнами століттями поверх всіх кордонів культурних кіл. Можливість зв’язку з цим забезпечена досягненнями «осьового часу» (8-3 ст. До н.е.), коли одночасно діяли перші грецькі філософи і засновники найважливіших релігійно-філософських традицій Азії. «Осьовий час», як вважає К. Ясперс, створив для нас загальнолюдський заповіт особистої відповідальності, послуживши загальним витоком для культур Заходу і Сходу; тому необхідно оновлювати свій зв’язок з заповітом.


                 В цілому філософія К. Ясперса – вираз кризи традицій ліберально-індивідуалістичного гуманізму і разом з тим – спроба осмислення цієї кризи і усвідомлення можливості виходу з неї. Таку характеристику дає К. Ясперса філософський енциклопедичний словник. А так про себе і свою філософію думав К. Ясперс.


                 Людина, за К. Ясперса, завжди більше того, що вона знає про себе і що може знати про себе. К. Ясперс вважав, що при науковому пізнанні людини пізнається лише щось в його проявах, але не він сам. Якщо здається, що досягнуто пізнання людини в його тотальності, це ілюзія, що виникла в результаті того, що один із способів розгляду перетворений в єдиний, а один з методів дослідження зведений в ступінь універсального.


               Для К. Ясперса філософія, у вищому сенсі цього слова, є проповідування, твердження чогось. Для нього справді науково тільки те знання, яке критично по відношенню до себе, яке усвідомлює свої межі. К. Ясперс, як він сам пише, з дитинства звик до того, що він отримував відповідь на будь-яке питання. Батько не змушував його робити те, чого він не розумів, і не змушував в будь-що вірити, навіть з поваги до людини, якщо він не бачив в цьому сенсу. Це добре помітно на його відносинах з Г. Реккертом. Він нападав на філософію Реккерта через її претензій на науковість, заявляючи, що зовсім необов’язково кожен повинен розуміти і приймати те, що стверджує Г. Ріккерт. Він стверджував, що його філософія, як втім і будь-яка інша, ніколи не викликала і не викличе того загального визнання і згоди з нею, яке викликають пізнання науки. На основі всього цього він заявляв, що Г. Риккерт по складу мислення немає філософії, а займається філософією уподібнившись фізиці. Різниця лише в тому, що він створює витончені логічні побудови, в загальному і цілому являють собою мильні бульбашки, тоді як фізик пізнає щось реально, перевіряючи свої розумові конструкції фактами.


             У своїх філософських працях він виходив з двох посилок. Перша з них: наукове пізнання – необхідний елемент в філософствуванні. Без науки, як вважав К. Ясперс, неможливо знайти жодної істини. Правильність пізнання в науках цілком незалежна від філософської істини, але остання потрібна для них, просто необхідна. Адже наука не може осягнути чому необхідна вона сама.


               Друга посилка: є мислення, яке не є тим що змушує і загальнозначущим, як наукове, і воно з цієї причини не дає ніяких результатів в тій формі, яка прийнята в науці. Це мислення, яке ми називаємо філософським, приводить мене до осягнення себе самого, а результати воно дає завдяки здійснюваній з його допомогою внутрішній роботі і будить в мені свідомість тих першопочатків, які єдині і надають сенс усього, в тому числі і науці. Філософське мислення не є ні над-наукою, а є мисленням, яке радикально відрізняється від наукового. Серйозність відповідальності за чистоту науки невіддільна від серйозності мислення філософії, що приводить людину до осягнення самого себе. 


                Займаючись філософією К. Ясперсу довелося зіткнутися і з теологією. К. Ясперс, за власними словами, протистояв церкві  і теології не так, як просвітителі – щоб заперечувати їх, а як служитель цієї великої самостійної істини. Він хотів бути членом християнської громади – відповідно до свого історичного походження, беручи до уваги ті сили, які підтримують лад західного життя, стверджуючи при цьому сенс філософії, який бачився йому в тому, щоб дати основу життя. При цьому К. Ясперс вважав, що цей сенс нікого ні до чого не примушує, він не може бути оголошений загальним для всіх.    


                Одним із визначних постатей був Альбер Камю – французький інтелектуал, письменник і журналіст. Його багатогранна робота, а також амбівалентне відношення як до філософії, так і до екзистенціалізму робить кожну спробу класифікувати його досить ризикованою операцією. Лауреат Нобелівської премії за літературу 1957 року, головним чином за свої романи, він також відомий як філософ завдяки своїй нелітературній діяльності та стосункам із Жаном-Полем Сартра. І все-таки його відповідь була однозначною: «Я не філософ, тому що я не вірю в достатньо підстав, щоб вірити в систему. Мене цікавить знання того, як ми повинні поводитись, а точніше, як поводитись, коли не віримо ні в Бога, ні в розум» (Camus in Sherman 2009: 1). Йдеться не лише про ярлик «екзистенціаліст». Це, швидше, вказує на глибоку напруженість у течії думок усіх мислителів, пов’язану з екзистенціалізмом. Питання: Скільки голосів може говорити думка? Як ми вже бачили, мислителі екзистенціалізму часто використовували більше одного. Майже всі мислителі мають глибокі підозри до філософії, що діє в розумному розумінні, задуманому Просвітництвом. Камю ділиться цією підозрою, і його так звана філософія абсурду має намір встановити межі над амбіції західної раціональності. Причина абсурдна тим, що вона вважає, що вона може пояснити сукупність людського досвіду, тоді як саме її нездатність пояснити, наприклад, позначає момент падіння. Отже, у його романі «Падіння» бурхливий переказ головного героя розкриває охоплення життя поверхневої регулярності силами темряви та ірраціональності. «Буржуазне пекло, в якому, звичайно, живуть погані сни» (Камю 2006: 10). Подібним чином Камю також заперечив свій зв’язок з екзистенціалізмом. «Non, je ne suis pas existentialist» – така назва відомого інтерв’ю, яке він дав для журналу «Les Nouvelles Littéraires» 15 листопада 1945 р. Істина полягає в тому, що відмова Камю від екзистенціалізму спрямована скоріше на його версію Сартра, а не на вирішення основних проблем, з якими стикалися екзистенційні мислителі. Зокрема, Камю переживав, що відхилення історії Сартра (проголошений Сартром марксизм) буде несумісним із утвердженням особистої свободи. Камю звинувачує Гегеля (згодом і самого Маркса) у тому, що він зводить людину до історії і тим самим відмовляє людині в можливості творити власну історію, тобто утверджуючи її свободу.


                 Філософ Камю відомий своєю концепцією абсурду. Можливо, нам слід пояснити з самого початку, що не є абсурдом . Абсурд це НЕ нігілізм. Для Камю прийняття абсурду не веде до нігілізму (за Ніцше нігілізм позначає стан, в якому найвищі цінності знецінюють себе), або до інерції, а скоріше до їх протилежності: до дії та участі. Поняття абсурду означає простір, що відкривається між, з одного боку, потребою людини в зрозумілості і, з іншого боку, «нерозумною тишею світу», як він красиво висловлюється. Як у світі, позбавленому Бога, вічних істин чи будь-якого іншого керівного принципу, як людина може нести відповідальність за змістовну діяльність? Абсурдна людина, як космонавт, що дивиться на землю згори, задається питанням, чи здатна філософська система, релігія чи політична ідеологія змусити світ відповісти на розпитування людини, точніше, чи всі людські конструкції є нічим іншим, як надмірною фарбою обличчя клоуна, яка прикриває його смуток. Ця страшна підозра переслідує абсурду. В одному з найбільш пам’ятних відкриттів нехудожньої книги він стверджує: «Є лише одна справді серйозна філософська проблема, і це суїцид. Судити про те, чи варто життя чи не варто, відповідає фундаментальному питанню філософії. Усе інше – чи світ має три виміри, чи розум має дев’ять чи дванадцять категорій – приходить згодом. 


                 Проблема самогубства (глибоко особиста проблема) виявляє необхідність реагування на зміст. Справді, для Камю суїцидальна реакція на проблему сенсу стала б підтвердженням того, що абсурд заволодів внутрішнім життям людини. Це означало б, що людина вже не є твариною, яка переслідує відповіді, відповідно до якогось внутрішнього спонукання, що змушує її діяти, щоб наділити світ сенсом. Самогубство стало лише пасивним одержувачем німоти світу. «...Абсурд – це одночасно усвідомлення і неприйняття смерті» (Камю 2000: 54). Потрібно усвідомлювати смерть – адже саме усвідомлення смертності людини штовхає когось прагнути відповіді – і в кінцевому підсумку потрібно відкинути смерть – тобто відкинути самогубство, а також живу смерть за інерцією та бездіяльністю. Зрештою, треба тримати абсурд живим, як говорить Камю.


                «Окрема думаюча «тростинка» наодинці з глухим до неї всесвітом – первинна і сама справжня в очах А. Камю ситуація людського буття».


Крім того А. Камю зауважує, що абсурд не належить ні світу, ні свідомості людини. Він виникає тільки при їх зіткненні як єдина єднальна нитка між ними. Більш того, А. Камю об’єднує світ, свідомість і абсурд в одну систему. Якщо виключити хоча б одну складову з цієї триєдності, зв’язок розпадається. Значить, такий стан речей є єдино можливим, іншого варіанту існування людини в цьому світі немає, і не може бути, просто одні помічають це, а інші цього не бачать за всепоглинаючою метушньою життя. І якщо людині вдалося усвідомити абсурд, то він усіма силами повинен його охороняти, «жити означає підтримувати життя абсурду» – пише А. Камю.


Самогубство. Оскільки А. Камю був переконаний у неминучості і невідворотності абсурду, то життя має на увазі «абсолютна відсутність надії». Не існує нічого, що могло б допомогти людині піднятися над абсурдом. А раз не можна піднятися, то залишається тільки припинити підтримувати абсурд, тобто розірвати зв’язок світ-свідомість-абсурд, тобто піти на самогубство. Виходить, що смерть може покласти край безглуздому, позбавленому надії існування і що абсурд навіть штовхає до самогубства людини. Смерть, прагнення до самогубства є усвідомлення людиною марності всіх його устремлінь.


Проте, А. Камю не сприймає самогубства. На його думку, це не вихід, проблема абсурдності світу все одно не буде вирішена. А. Камю вважав, що «людині потрібно померти непримиренним, і не по своїй волі».


                 У «Міфі про Сізіфа» Камю розповідає історію міфічного Сізіфа, якого Боги засудили безперервно катати скелю на вершину гори, а потім змусити її знову впасти назад із власної ваги. «Сізіф, пролетар богів, безсилий і непокірний, знає всю ступінь свого нещасного стану: це те, про що він думає під час свого спуску. Яскравість, яка мала становити його тортури одночасно, вінчає його перемогу. Немає такої долі, яку не можна подолати зневагою» (Камю 2000: 109). Потрібно уявити тоді Сизіфа переможцем: долю та абсурд подолала радісна зневага. Презирство - це відповідна реакція перед абсурдом; інша назва цього «зневага», хоча б було художньою творчістю. Коли Камю говорить: «Людина не виявляє абсурду, не маючи спокуси написати посібник щастя» (Камю 2000: 110) він пише про хвилину збудженого божевілля, яка є моментом генезису художнього твору. Божевілля, але тим не менш глибоке – подумайте про функцію Дурня у шекспірівському Королі Лірі як про того, хто відкриває королю найглибші істини через гру, міміку та пісні. Таке божевілля може подолати абсурд, не скасовуючи його взагалі.


                 Майже через десять років після публікації «Міфу про Сізіфа» Камю публікує свою другу велику філософську працю «Повсталі» (1951). Камю продовжує проблему, яка розпочалася з «Міфу про Сізіфа». Раніше повстання або створення вважалося необхідною відповіддю на абсурдність існування. Тут Камю продовжує вивчати природу бунту та його численні прояви в історії. У «Міфі про Сізіфа» , по-справжньому ніцшеанським чином, Камю сказав: «Є лише одна корисна дія – переробка людини та землі» (Камю 2000: 31). Однак у «Повстанці» , що нагадує «Ферму тварин» Оруелла , одне з перших зауважень, яке він робить, полягає в наступному: «Раб починає з благання про справедливість, а закінчує тим, що хоче носити корону. Він теж хоче домінувати» (Камю 2000b: 31). Проблема полягає в тому, що, хоча людина справді бунтує як проти несправедливих соціальних умов, так і, як говорить Камю, проти цілого творіння, тим не менше, в практичному управлінні такою революцією, людина приходить до заперечення гуманності іншого, намагаючись нав’язати власну індивідуальність. Візьмемо для прикладу справу сумнозвісного маркіза де Сада, яку досліджує Камю. У Саде діють суперечливі сили (див. «120 днів Содома» ). З одного боку, Сад бажає створення (безумовно божевільного) спільнота з бажанням як головним господарем, а з іншого боку саме це бажання поглинає і себе, і всіх суб’єктів, які стоять на її шляху.


                 Далі Камю вивчає історичні прояви повстання, найвидатніший випадок - Французька революція. Камю стверджує, що в результаті революція замінила трансцендентні цінності, які вона прагнула скасувати. Всемогутнє поняття справедливості тепер займає місце, яке раніше населяв Бог. Ганебне припущення Руссо про те, що за панування "загальної волі" всі будуть "змушені бути вільними" (Руссо у Фолі 2008: 61) відкриває шлях до злочинів, скоєних після революції. Камю побоюється, що всі революції закінчуються відновленням держави. “... Сімнадцять вісімдесят дев’ять приносить Наполеона; 1848 Наполеон III; 1917 Сталін; італійські хвилювання двадцятих років, Муссоліні; Веймарська республіка, Гітлер »(Camus 2000b: 146). Камю змушений дослідити марксистський погляд на історію як на можливу відповідь на невдалі спроби встановлення справжнього революційного режиму. Камю досліджує схожість між християнською та марксистською концепціями історії. Вони обидва демонструють буржуазну заклопотаність прогресом. В ім'я майбутнього все можна виправдати: «майбутнє – це єдиний вид власності, яку господарі охоче поступаються рабам» (Camus 2000b: 162). Історія, згідно з обома поглядами, є лінійним прогресом від встановленого початку до певного кінця (метафізичне спасіння людини або матеріалістичне спасіння її в майбутньому комуністичному суспільстві). Під впливом прочитаного Кожевом Гегеля Камю трактує це майбутнє, безкласове суспільство як «кінець історії». «Кінець історії» передбачає, що коли всі суперечності припиняться, тоді сама історія закінчиться. Це, стверджує Камю, по суті нігілістичне: історія, по суті, визнає, що створення смислу вже неможливе, і робить самогубство. Оскільки історичні революції здебільшого є нігілістичними рухами, Камю припускає, що абсолютне значення цінностей революції обов'язково призводить до їх заперечення. Навпаки відносна концепція цих цінностей зможе підтримати спільноту вільних людей, які не забули, що кожен історичний бунт починався із утвердження людської солідарності, на якій може базуватися кожна інша цінність. 


Хайдеггер Мартін


         Філософ, який відіграв фінальну роль в становленні і розвитку екзистенціалізму – це Мартін Хайдеггер (1889-1975), але сам він себе до екзистенціалістів не відносив. Його одна з найвидатніших робіт, яка мала назву «Буття і час», яка широко обговорюється до сьогоднішнього для в філософському співтоваристві, побачила світ в 1927р. Ця робота, складна і загадкова, була написана своєрідною мовою, так як Хайдеггер вважав сучасну технізовану раціоналістичну мову не придатною дня розмови про буття як особливий ракурс розгляду дійсності. Хайдеггер відмовляється від традиційних філософських термінів «суб’єкт», «об’єкт», «відображення», «протиріччя», а також від слів типу «преса, газета, радіо, фільм».


                 Він вважає їх раціоналістичними конструкціями, які слід замінити «екзістенціалами» – словами-образами (Dasein – «тут-буття» замість «людина», Gestell – «постав» замість «техніка» і т. Д.). Він також широко використовує дефіс, що розділяє слово (екзистенція) і лапки ( «час», «душа» і т. п.). Мова Хайдеггера езотерична  і потребує тлумаченні. Значенню «екзистенціалів» які він використовує присвячено багато дослідницьких робіт.


                Хайдеггер стверджує, що в сучасному світі питання про буття забулися. Буття для нього – це якийсь непредметний початок, який є основою всього світу речей. Це «іманентний трансцендент». Іманентний ж він тому, що ми знаємо його зсередини власного життя, буття не треба шукати далеко, це – найближче для людини. Подання Хайдеггера про буття нагадує уявлення німецьких містиків, зокрема, Мейстера Екхарта, про «безосновну основу» всього існуючого, але при цьому Хайдеггеровська позиція позарелігійна. Буття для нього – не Бог, але щось таке, що фундаментальніше будь-якого Бога. Буття непредметне і тому визначити його неможливо. Йому протистоїть «суще» – предметна дійсність. Тому Хайдеггер застосовує різні терміни: про буття він говорить «онтологічне», а про суще – «оптичне». Світ – це місце, де буття і свідомість взаємодіють, сплавляються, створюють амальгаму.


                Однак, як нам знайти буття і зрозуміти його зміст? Хайдеггер вважає, що в світі речей є єдине суще, з якого можна вважати сенс буття. Це людське життя. Тому необхідно описати «мирскість світу».


               Людське буття це Dasein – «ось-буття», «тут-буття», кінцеве, наявне буття. Його сутність – екзистенція – відкритість, спрямованість до іншого, перехідність. Це екстаз, вихід за свої межі. Але вихід до чого? До Ніщо – говорить Хайдеггер (за межі будь-якого сущого, будь-якої предметності). Постійний вихід в Ніщо супроводжується початковим жахом, який завжди з нами і прокидається від будь-якого поштовху. Спрямованість до Ніщо – вираз нашої кінцівки, тимчасовості, але одночасно це вступ в істину буття. Буття відкриває свій сенс саме через людську кінцівку, а не через «вічність» раціоналістичної філософії. Воно по суті є Буття до смерті.


               Існування людини в повсякденному світі може бути охарактеризоване як «власне» і «невласне». «Невласне буття» – це життя «по типу інших». Інші виступають для нас під формою предметів, дивлячись на них, ми починаємо і до себе так само ставитися. Погляд на особистість як на предмет робить кожного замінним. Виникає «феномен посередність», функція «середнього людини». Суб’єкт – це щось середнє – Das Man ( man в німецькій мові – суб’єкт невизначено-особистих пропозицій: «роблять», «говорять»). У «недійсному бутті» людина повністю занурена в суще, і вона не пам’ятає про власну смерть, тому що її світ знеособлений.


               «Власне буття» пов’язане з усвідомленням своєї смертності. У смерті людина – не функція, не предмет серед предметів. Тут він унікальний, це досвід, який не можна повторити – найвласніше. Angst - буттєвий страх, що відрізняється від Furcht – конкретної боязні, звертає погляд людини до майбутнього. Той хто усвідомив смерть – екзиcтує, він – завжди попереду себе. Вмирання – життя кінцевого істоти.


               Важливе місце в творчості М. Хайдеггера займає тема нігілізму і осмислення цього поняття в роботах Ф. Ніцше. Нігілізм для Хайдеггера – це доля новоєвропейської людини, він виражається в відразі погляду від надчуттєвого світу і повне зниження в матеріальні інтереси. Все стає «точкою зору», суб’єктивується, Бог стає лише людською «цінністю». Особистісне та предметне затуляють суть буттєво-історичної екзистенції. Хайдеггер не визнає «гуманізму», при якому центральне місце в світі займає людина. Людина – це «пастух буття». Істинний гуманіст той, що мислить людину з близькості буття, але в основі – не людина, а «історична істота людини з його витоком в істині буття». Істинний гуманізм може розглядати людину як суб’єкта – раціонального, вільного, хапающого, істота, яка вторгається в усе. Людина – не обранець буття. Бути на землі, це означає для людини – будувати, жити, мислити.


                На противагу раціональному нігілістичному суб’єкту, що живе в знеособленому і відчуженому світі, Хайдеггер малює образ людського існування «на землі», коли буття не забуте людьми. Це справжнє існування – патріархальний селянський побут – має по Хайдеггеру особливий досвід простору, який здійснюється в грі чотирьох начал: божественного і смертного, земного і небесного.


               Провідною темою в творах пізнього Хайдеггера є тема «буття і мова». Хоча сучасність і забула буття, але воно продовжує жити в лоні культури – через мову. Потрібно навчитися прислухатися до мови, не нав’язуючи їй сучасних конструкцій, дозволити їй говорити. Сучасність відноситься до мови всього лише як до засобу, знаряддя, це навіть виразилося в ототожненні мови з частиною людського тіла. Мова технізуєтся, стає засобом передачі інформації. Насправді ж мова – це мова, вислів, сказання, це – «дім буття» . Зі смертю мови як вислова втрачається зв’язок людини з буттям, вичерпується живе джерело культури. Це величезна небезпека. Ось чому так важлива задача чути справжній голос буття, Відроджувати справжню мову. Однак де чутна справжня мова? Хайдеггер шукає її в коренях слів і давно померлих мовах, а також в творах великих поетів. З давніх це Софокл, з нових – Гёльдерлні, Рільке.


                 Для Хайдеггера буття – суть розмова, причому це суть одна розмова, тому що в істотному слові відкрито одне і те ж. Подія появи Розмови та явища Богів і світу – одночасні. Але Богів іменують Поети, вони встановлюють буття за допомогою слова. Буття і сутність речей ніколи не виводяться з готівкового, вони повинні бути вільно створені і даровані. Таке дарування – оповідь Поета. Поет стоїть між Богами і людьми. Мова поетів дозрозуміла і надзрозуміла, вона не підвладна «метафізиці».


            Для М. Хайдеггера існування означає історію. Це не означає, що людина просто опиняється в певний момент історії, задуманий як лінійний ряд подій. Швидше це означає, що самість має певну часову структуру, яка є джерелом тієї «історії», яка згодом оповідається з точки зору низки подій. Екзистенційна тимчасовість – це не послідовність моментів, а натомість уніфікована структура, в якій «майбутнє» (тобто можливість, на яку спрямований мій проект) згадує «минуле» (тобто те, що більше не потрібно робити, завершене ), щоб надати значення «сьогодення» (тобто речам, які набувають значення у світлі того, що зараз потрібно робити). Отже, діяти, за висловом М. Хайдеггера, означає «історизувати», щоб становити щось на зразок наративної єдності з початком, серединою та кінцем, що відбувається не стільки в часі, скільки забезпечує умову для лінійного часу. Існувати «між народженням та смертю» означає не просто бути присутнім у кожному окремому ряду тимчасових моментів, а конституюватися в єдності історії, а справжнє існування – це те, в якому проекти, що надають форму існуванню – це те,  до чого я привертаюсь у світлі цієї історії. Хоча він належить і визначає «момент», вибір не може бути просто «моментом»; щоб бути справжнім, я повинен розуміти свій вибір у світлі потенційної цілісності свого існування.


             Те, що цей вибір має політичний вимір, випливає з того, що існування завжди буває з іншими. Хоча справжність виникає на підставі мого відчуження, в тривозі, від вимог, висунутих нормами, що належать до повсякденного життя, будь-яке конкретне зобов’язання, яке я беру на себе в русі за відновлення себе, включатиме ці норми двома способами. По-перше, те, до чого я зобов’язуюсь, завжди буде випливати з (хоча і не зводиться до) деякої «можливості Дасейна, який був там» (М. Хайдеггер 1927 [1962, 438]): я не можу зробити свою особистість цілою тканиною; Я завжди буду розуміти себе з точки зору певного способу існування, який був переданий у межах моєї традиції.  Я «вибираю свого героя» (М. Хайдеггер 1927 [1962, 437]), наприклад, віддаючись філософському життю, яке я розумію за зразком Сократа, або релігійному життю, яке я розумію за зразком св. Френсіс. Справа в тому, що я повинен розуміти себе з точки зору чогось, і ці можливості для розуміння походять від історичної спадщини та норм, які їй належать. М. Хайдеггер розглядає цей історичний вимір як якусь «долю»: не щось неминуче, яке контролює мій вибір, а те, що, успадковане від моєї історичної ситуації, вимагає від мене свого роду авторитету.


                 Другий спосіб, за допомогою якого повсякденні норми людини даються автентичним вибором, випливає з того, що, коли я віддаю себе своїй «долі», я роблю це «в своєму поколінні і разом із ним» (Хайдеггер 1927 [1962, 436]). Ідея тут здається приблизно такою: обрати спосіб продовження – це підтвердити норми, які йому належать; а через природу нормативності неможливо затвердити норми, які були б справедливі лише для мене . У нормативі є такий вид публічності та сфери дії, що, коли я вибираю, я також ілюструю стандарт для інших. Подібним чином М. Хайдеггер вважає, що соціальність мого історизування обмежує те, що може бути для мене справжньою «долею» чи вибором. Діяти завжди з іншими – точніше, з «громадою» чи «народом» – і разом це «співісторизування» відповідає «долі», яка заздалегідь керувала нашими долями (М. Хайдеггер 1927 [1962, 436]). Нам не все можливо насправді, і справжній вибір повинен прагнути відповісти на твердження, яке історія висуває до людей, з якими належить, щоб схопити її «долю». Тоді вздовж цієї комунітарної осі екзистенційна історичність може відкрити питання політики: ким ми повинні бути?


                 М. Хайдеггер припускає, що саме ця концепція історичності підписала його власну політичну участь у період націонал-соціалізму в Німеччині. З огидою до політичної ситуації у Веймарській Німеччині та характеризуючи її як особливо нерішучу або неаутентичну, М. Хайдеггер розглядав рух А. Гітлера як спосіб відкликання німецького народу до їхньої «власної» можливості – тобто способу, щоб Німеччина справді представляла себе як альтернатива політичним моделям Радянського Союзу та США. Таким чином, вибір М. Хайдеггера втручатися в університетську політику в цей час був одночасно і вибором самого себе, в якому він обрав свого героя: Платона «королем-філософом» (див. Арендт 1978), і вибором для свого «покоління», але він дає яскравий приклад свого роду екзистенціальної політики, яка залежить від здатності «розповідати час» – тобто відчувати імперативи своєї фактичної історичної ситуації. Пізніше М. Хайдеггер став дуже підозрілим до такого роду екзистенціальної політики. Дійсно, для ідеї автентичності як рішучого зобов’язання він підмінив ідею «звільнення» (Gelassenheit), а для залучення позиція «очікування». Він прийшов до думки, що проблеми, що стикаються з нами (зокрема, домінування технологічного способу мислення), мають коріння, що лежить глибше, ніж можна вирішити безпосередньо через політику. Тим самим він знаменито заперечував, що демократії було достатньо для подолання політичної кризи, спричиненої технологіями, стверджуючи, що «нас може врятувати лише бог» (Heidegger 1966 [1981, 55, 57]). Але навіть тут, згідно з екзистенційним поняттям історичності, рекомендації Хайдеггера стосуються читання історії, значення нашого часу.


                 Зовсім інше читання і зовсім іншу рекомендацію можна знайти у творі Ж.- П. Сартра. Основа для читання Ж.- П. Сартра історії та його політики була закладена в розділі «Буття та Ніщо», що описує народження соціального у «Погляді»  іншого. Роблячи мене об’єктом для своїх проектів, інший відчужує мене від себе, зміщує з предметної позиції (позиції, з якої світ визначається за своїм значенням і значенням) і представляє мене як щось  по суті, те, що мене визнають «таким», є функцією проекту іншого, а не тим, чим я можу змусити себе бути. Хтось визнаний «французом»  і завдяки ворожості, що виходить від цього німця; Хтось обраний «чоловіком» у образі цієї жінки; Хтось визнаний «євреєм» на основі антисемітизму іншого; і так далі. Це створює вимір моєї істоти, який людина не може ні контролювати, ні відмовлятись, і її єдиний засіб – відірватися від іншого, намагаючись відновити себе в предметному положенні. З цієї причини, за взірцем Ж.- П. Сартра, соціальна реальність перебуває у постійному конфлікті – гегелівській діалектиці, в якій з онтологічних причин ніколи не можна досягти стану взаємного визнання. «Ми» – політичний суб’єкт – завжди суперечливий, нестабільний.


                 Але ця нестабільність має певну структуру, яку Ж.- П. Сартр, занурений у марксизм міжвоєнної французької думки (Олександр Кожев, Жан Іпполіт), досліджував з точки зору певного історичного матеріалізму. Адже соціальні відносини відбуваються не лише між людьми, але й усередині інститутів, що склалися історично і закріплюють відносини влади та панування. Таким чином, боротьба за те, хто займе тематичну позицію, ведеться не на рівних умовах. Як детально продемонструвала Симона де Бовуар у своїй книзі «Друга стать», історичне та інституційне місце жінок визначено таким чином, що вони привласнені до свого роду постійного статусу «об’єкта» – вони є «другою» статтю, оскільки соціальні норми визначаються у чоловічих термінах. З огляду на це, боротьба жінки за розробку самовизначальних проектів стримується постійним інституційним «Поглядом», який уже визначає її як «жінку», тоді як чоловікові не потрібно діяти за обмеженнями статі; він відчуває себе просто «людиною», чистою суб’єктивністю. Використовуючи аналогічні ідеї для роздумів про ситуації расового та економічного гноблення, Ж.- П. Сартр шукав спосіб вивести політичні імперативи в умовах безпідставності моральних цінностей, пов’язаних з його поглядом на ідеальність цінностей.


                По-перше, Ж.- П. Сартр стверджував , що існує одне значення, а саме свобода сама по собі, що дійсно є свого роду універсальний орган. Прихиляти себе до чого-небудь – це також завжди дотримуватися цінності свободи. У «Екзистенціалізмі – це гуманізм» Ж.- П. Сартр намагався встановити це за допомогою свого роду трансцендентного аргументу, але незабаром він відмовився від цієї стратегії і дотримувався більш скромного, стверджуючи, що письменник повинен завжди брати участь «на боці свободи». Згідно з теорією «заангажованої літератури», викладеною в «Що таке література?», створюючи літературний світ, автор завжди діє або для того, щоб уявити шляхи до подолання конкретних свобод, таких як расизм та капіталістична експлуатація, або ж закриває їх. В останньому випадку він суперечить собі, оскільки сама ідея письма передбачає свободу читача, а це, в принципі, означає всю читацьку публіку. Незалежно від суті цього аргументу, він дійсно свідчить про політичну цінність, якій Ж.- П. Сартр залишався відданим протягом усього життя: цінність свободи як самотворення.


                 Це зобов’язання нарешті привело Ж.- П. Сартра до думки, що сам екзистенціалізм був лише «ідеологічним» моментом в рамках марксизму, який він назвав «єдиною філософією нашого часу, за яку ми не можемо вийти» (Сартр 1960 [1968, xxxiv]). Як випливає з цього твердження, обійми Ж.- П. Сартра марксизму були функцією його відчуття історії як фактичної ситуації, в якій відбувається проект самотворення. Оскільки існуюче є саморозвитком (дією), філософію –  включаючи екзистенційну філософію – не можна розуміти як безкорисливе теоретизування позачасових сутностей, але завжди є формою участі, діагнозом минулого та проекцією норм, відповідних іншому майбутньому світло якого теперішнє набуває значення. Тому воно завжди виникає з історико-політичної ситуації і є способом втручання в неї. 


                  З самого початку екзистенціалізм бачив себе таким активістським шляхом, створюючи основу для найсерйозніших розбіжностей серед французьких екзистенціалістів, таких як Ж.- П. Сартр, Мерло-Понті та А. Камю, багато з яких боролися на сторінках журналу, заснованого Сартре та Мерло – Понті, Les Temps Modernes ).  Але пізніше Ж.- П. Сартр прийшов до висновку, що філософія самотворчості не може задовольнитися висвітленням ситуації індивідуального вибору; справжня політична ідентичність могла вийти лише з теорії, яка визначала такий вибір у практично орієнтованому аналізі його конкретної ситуації. Таким чином, йому здавалося, що «ідеологія існування» сама по собі є лише відчуженою формою глибшого аналізу соціальної та історичної реальності, передбаченої діалектичним підходом К. Маркса. Зосередившись на найважливіших аспектах матеріального стану, в якому відбувається екзистенційний проект самотворення, а саме на економічних відносинах в умовах дефіциту, Марксова критика капіталу запропонувала низку міркувань, які жодна «філософія свободи» не могла проігнорувати. , міркування, які мали б служити для орієнтації політичної участі до тих пір, поки «для кожного існуватиме реальний запассвобода поза виробництвом життя» (Ж.- П. Сартр 1968: 34). Отже, марксизм є неперевершеним, оскільки це найсвідоміша теорія нашого відчуженого становища конкретної невідомості, орієнтована на практично-політичне подолання цієї свободи.


                  Однак відношення Ж.- П. Сартра до ортодоксального марксизму відзначалося напруженістю, оскільки він вважав, що існуючий марксизм відмовився від обіцянки свого діалектичного підходу до соціальної реальності на користь догматичного «априоризму», який підніс історичну реальність під ковдру неживих абстракцій. Таким чином, він розпочав свою «Критику діалектичного розуму», щоб відновити обіцянку марксизму, переосмисливши його концепцію практики з точки зору екзистенціального поняття проекту. Те, що стало жорстким економічним детермінізмом, буде повернуто до діалектичної плинності, згадуючи екзистенційну доктрину самотворення: це правда, що людину «творить» історія, але в той же час вона творить саме цю історію. Ця спроба «відвоювати людину в марксизмі» (Ж.- П. Сартр 1960 [1968, 83]) –  тобто розробити метод, який би зберігав конкретні деталі людської дійсності як пережитий досвід – Не був добре сприйнятий ортодоксальними марксистами. Захоплення Ж.- П. Сартра подробицями життя Г. Флобера або життя Ш. Бодлера забагало занадто багато «буржуазного ідеалізм». Але ми бачимо тут, як політика Ж.- П. Сартра, подібно політиці Хайдеггера, виводилася з його концепції історії: не існує жодних закодованих законів, які роблять повалення капіталізму неминучим результатом економічних сил; в ситуації є лише чоловіки, які творять історію так, як вони її створюють. Діалектичний матеріалізм – це неперевершена філософія тих, хто вибирає, хто зобов’язується, цінність свободи. Тоді політичне твердження, яке марксизм ставить до нас, спирається на ідеологічний анклав у ньому: автентичне існування як вибір.


                  Отже, справжнє існування має історичний, політичний вимір; весь вибір буде уважним до історії в тому сенсі, що контекстуалізується в якомусь часовому наративному розумінні свого місця. Але навіть тут слід визнати, що те, що робить існування справжнім, це не правильність розуміння оповіді, яке воно сприймає. Автентичність не залежить від певного предметного погляду на історію, якусь конкретну теорію чи емпіричну історію. З цієї точки зору, істотні історії, прийняті екзистенційними мислителями настільки ж різними, як М. Хайдеггер і Ж.- П. Сартр, можливо, слід читати менше як наукові висловлювання, що підлягають захисту від третьої особи, ніж як артикуляції історичної ситуації з точки зору тієї ситуації вимагають, враховуючи зацікавленість їх авторів. Іншими словами, вони виступають як виправдання екзистенціальних та політичних зобов’язань своїх авторів, ніж як форма політики: запрошення інших бачити речі такими, якими їх бачить автор, так що прагнення автора йти певним чином прийде поділитися.









































III. Особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму та їх влив на сучасний екзистенціалізм


               Екзистенціалізм відмовляється від традиційного розуміння філософії – метафізики. М. Хайдеггер вважав, що філософія не є наукою і не може нею бути. Філософія також не може бути світоглядом. Філософія на рівні з мистецтвом і релігією, вони їй ближчі за все, але все ж таки філософію не можливо визначити через мистецтво і релігію. Її можна визначити тільки через неї саму, вона є самостійне й останнє. «Філософія є філософствування». Філософія має справу з граничними поняттями, що не можуть бути визначені науково. Філософія прагне до абсолютно загального, збагнути світ у цілому, хоча що таке «світ у цілому», залишається під сумнівом. Філософствує кожна людина, оскільки в філософії людина ставить себе під питання і тільки через неї людина може одержати якусь відповідь на проблему буття. Але філософствує людина не завжди, а тільки тоді, коли буває в «фундаментальному настрої», що М. Хайдеггер визначає як ностальгія. При ностальгії людина занурюється у світ, зливається з ним, тут до неї приходить усвідомлення своєї конечності.


             Подібно трактує  філософію і А. Камю. «Є лише одна по-справжньому серйозна філософська проблема – проблема самогубства, пише він.  Зрозуміти, вартує або не вартує життя того, щоб його прожити, значить відповісти на фундаментальне запитання філософії. Усе інше – чи має світ три виміри, чи керується розум дев’ятьма або дванадцятьма категоріями –  другорядне». Що саме підштовхує нас до цього питання, що примушує нас філософствувати? Нудьга, туга, відповідає А. Камю. Нудьга зіштовхує нас лицем до лиця із абсурдністю нашого існування. Життя проходить за графіком, який не змінюється день за днем. Прокинувся, поснідав, шлях на роботу, робота, обід, знов робота, вечеря, сон. І так кожен день. В якийсь момент людина ставить питання перед собою «навіщо?» Нас долає нудьга, туга. «Для чого?», якщо все рівно життя рано чи пізно обірветься. Камю, щоправда, зауважує, що «родовід абсурдного світу походить від злидарського народження». Але в його наступних міркуваннях соціальний стан не грає майже ніякої ролі. Так, багатство дає можливість якось додати яскравих фарб у життя, але і воно не рятує від нудьги і туги, не усуває абсурдності світу.


           Такий настрій і змушує людину замислитися над проблемою буття. На думку екзистенціалізму, категорія буття є центральною в філософії. Парменід, увівши категорію буття, хоча його висловлення «є, власне, буття» дотепер не продумане, на думку М. Хайдеггера, визначив розвиток європейської думки дотепер і забезпечив планетарну перевагу європейського типу мислення.  М. Хайдеггер має на увазі той факт, що давньогрецьке уявлення про буття як пошук потаєного сущого обумовило появу науки, узагалі, і новоєвропейської науки, зокрема, хоча між давньогрецькою наукою і новоєвропейською наукою є дуже велика відмінність. Можна навіть сказати, що вони протилежні, тому що грецьку науку-філософію цікавить загальне і не цікавлять частковості, а новоєвропейську науку, навпаки, цікавлять, насамперед, часткове, досвід. Але, на думку екзистенціалістів, давньогрецьке розуміння буття, як і його розуміння всією наступною метафізикою, невірне. Вони виходили з розуміння буття як сущого, що знаходиться за межами чуттєвого сприйняття, трансцендентного за своєю суттю. І атоми Демокрита, і ідеї Платона, і Бог Середньовіччя, і монади Г. В. Лейбніца, і відчуття Д. Берклі – усе це суще, що називається буттям. І навіть коли Ніцше на місце цього раціонально абстрактного, трансцендентного ставить волю до влади, як прояв чуттєво конкретного, він, заявляє М. Хайдеггер, не виходить за рамки метафізики, тому що і він розуміє буття як суще, як волю до влади. Але буття як сущого немає. 


               «Буття» – це не Бог і не основа світу. Буття ширше, ніж усе суще, і все рівно воно ближче людині, ніж будь-яке суще, будь то скеля, звір, художній твір, машина, будь то ангел або Бог. Будь-яке суще вже припускає конкретне буття, тому від сущого не можна прийти до буття, а можна прийти тільки до іншого сущого, яке теж завжди конкретне, виразне. Тому в рамках класичної філософії не може бути вирішена проблема буття, хоча класична філософія її поставила.


                Проблема буття може бути зрозуміла і вирішена тільки через призму людського існування. Людина є тією істотою, що тільки і може поставити проблему буття. Людині властива свідомість. А це не одна із властивостей, якостей, притаманних людині поряд із іншими якостями. Свідомість є принципово особливою властивістю в порівнянні з усіма іншими властивостями, притаманними людині й іншим речам світу, що і ставить людину в особливе положення. «Свідомість є буття, для якого в його бутті стоїть питання про його буття, – пише Ж.- П. Сартр, – оскільки це буття припускає інше, ніж воно, буття» . Завдяки свідомості людина є тією істотою, що порушує питання про буття, знає про своє буття. Сартр характеризує буття свідомості як «для-себе-буття», а буття речей світу як «буття-в-собі». «У-собі-буття» характеризується абсолютною тотожністю, щільністю, пасивністю. У той час як «для-себе-буттю» властиве знищення, воно є заперечення, мінливість. У бутті речей сутність передує існуванню, а в бутті людини існування передує сутності. Усе у світі є те, що воно є з моменту своєї появи, лише людина у своєму існуванні ніколи не закінчена. Думка у філософії не нова. Уже в епоху Відродження Піко делла Мірандола, відстоюючи свободу волі людини, стверджував, що, створивши людину, Бог не встановив для неї жорстко позначеного місця, надавши їй можливість самій створювати свою долю, піднятися до ангела або опуститися до тварини. Але ні Д. П. делла Мірандола, ні навіть Р. Декарт, що поставив своїм «Ergo cogito» людину у центр своєї філософії, не вийшли в розгляді людини за межі метафізики.


                   Метафізика, на думку М. Хайдеггера, у своєму розумінні природи людини розглядає її як суще серед інших сущих, не виділяє її з інших видів буття, розглядає її як особливу річ, наділену своїми здібностями. Навіть Ж.- П. Сартр у своєму «Бутті і ніщо» залишається ще в рамках метафізики, оскільки і сутність, і існування він розглядає в традиційному змісті. Екзистенція – це не просте існування, як його розуміє середньовічна філософія на противагу essential – сутності, а людське існування, спосіб буття людини. «Екзистенція може бути властива тільки людській істоті, – пише М. Хайдеггер, – тобто тільки людському способу «буття», тому що тільки людині ... доступна доля екзистенції. Тому в екзистенції ніколи і не можна мислити якийсь специфічний рід серед інших родів живих істот... » . Нерозуміння метафізикою цієї особливості буття людини веде до того, що, поставивши проблему буття, метафізика взагалі не знає буття. Вона знає тільки суще і під буттям розуміє суще як таке в цілому, у його найбільш загальних рисах, у його вищому прояві. Цей принцип підходу до буття успадковує і наука, як грецька, так і сучасна, хоча в принципі сучасна наука і не порушує питання про буття, у кращому випадку її цікавить суще у вигляді останньої основи, будь то атом, елементарна частка, енергія тощо.


                 Отже, людина знає про буття, оскільки вона екзистує, і в цьому стані вона зіштовхується з Ніщо. У своїй промові «Що таке метафізика?» М. Хайдеггер розкриває процес відкриття буття як процес відкриття Ніщо. Зіштовхуючись з Ніщо ми приходимо до розуміння буття як єдності сущого, сущого як такого, тому що тільки перед Ніщо єдність сущого перед нами виявляється як буття, як протилежність Ніщо. Але цей прояв Ніщо, прояв буття не є результатом аналізу. «Буття – зовсім не визначення думки» . Відкриття Ніщо, а значить і буття є результатом екстатичного стану, результатом ностальгічного стану, глибокої туги, результатом «фундаментального настрою жаху». Екзистенціалізм тому і вважають однією з головних ірраціоналістичних течій західної філософії XX століття, оскільки він вважає буття, суще як таке недоступним розуму. Воно під силу тільки безпосередньому баченню, інтуїції. Тільки в стані або настрої туги, жаху, ностальгії, людина сприймає суще в цілому так, що вона сама включена в суще й усвідомлює вона це тому, що в цьому стані вона виявляється перед Ніщо, усвідомлює свою конечність, спрямованість свого буття до смерті. Але потрібно мати на увазі, що нудьга і жах, у яких нам відкривається Ніщо, а значить і буття – це не нудьга від поганої, нецікавої книги або уявлення, не жах боягуза перед уявлюваною або реальною небезпекою, а матафізична нудьга і метафізичний жах, що охоплюють нас цілком, що ставлять наше буття під питання перед Ніщо, що відкриває нам істину буття і Ніщо.


                 Провідною формою сучасного філософського гуманізму є екзистенційна філософія. Одним з перших її представників був датський філософ Серен К’єркегор (1813-1855 рр.). На противагу жорстокій однозначності раціоналістичного тлумачення істини як знання незалежного від суб’єкта, С. К’єркегор висуває концепцію особистої (екзистенціальної) істини. Ідеї С. К’єркегора, щоправда, на деякий час були забуті. І лише в 20-і роки XX ст. німецький філософ М. Хайдегер сформувалював філософське вчення, центральним поняттям якого постала «екзистенція» – людське існування.. Найбільш відомими представниками екзистенціалізму є К. Ясперс, А. Камю, Ж.- П. Сартр, Г. Марсель, М. Мерло Понті, Х. Ортега-і-Гасет та ін.


                М. Хайдеггер (1889-1976 рр.) при побудові своєї системи виходить із положення про пріоритет людського існування стосовно всього іншого. На відміну від класичних філософських вчень про буття, які розглядають його як об’єктивний, незалежний від свідомості світ, М. Хайдеггер розуміє буття як поєднання тієї частини світу, яка залучена до людської діяльності, і самої цієї діяльності. Буття є неподільною конкретністю, яка переживається людиною, а не схематизоване за допомогою теоретичних абстракцій і категорій буття, як це мало місце у традиційній філософії.


                За думкою М. Хайдеггера, розуміння справжньої структури буття як певної єдності його часових характеристик (минулого, нинішнього і майбутнього) дає людині можливість відрізняти справжнє буття від несправжнього. Людина є істотою кінечною в часі, смертною. Тому в залежності від того, яка характеристика часу висувається на передній план (майбутнє чи нинішнє), людське буття буде справжнім або несправжнім.


               Якщо людина акцентує увагу на нинішньому часі, в якому над нею панують речі і знеособлені соціальні структури, то її буття є несправжнім буттям; коли ж людина усвідомлює свою кінечність і приходить до свободи, тоді її буття є справжнім. М. Хайдеггер намагається наголосити на унікальності, самобутності кожної людини, яка завдяки власним зусиллям повинна пройти свій унікальний життєвий шлях. «Масова», «стандартизована» людина – це несправжня людина; в ній немає нічого унікального і неповторного, що й робить людину індивідуальністю.


                В такому підході і такій оцінці людини та її призначення проявляється гуманістична спрямованість філософії М. Хайдеггера.


                А. Камю (1913-1960 рр.) – французький філософ-екзистенціаліст, письменник, публіцист. Основна проблема творчості А. Камю – тема абсурду людського існування. Саме розгляду зазначеної проблеми присвячені праці «Міф про Сізіфа», «Калігула», «Бунтуюча людина», «Чума».


                А. Камю прагне відповісти на запитання: «Як жити без найвищого сенсу і благодаті?», «Як жити у світі, де вмерла релігійна надія? Що її замінить?».


                Вихідний пункт його філософії – абсурд, який ставить під сумнів цінності. А. Камю вважав, що сам по собі світ не абсурдний, він просто нерозумний, тому що він є позалюдською реальністю, яка не має нічого спільного з нашими бажаннями і нашим розумом.


                Для абсурду необхідні людина і світ, знищення одного з них означає припинення абсурду. З констатації абсурду А. Камю робить два неправомірних висновки: про самогубство і «філософське самогубство».


                З абсурду випливає заперечення універсальних етичних норм, що призводить до реалізації принципу «все дозволено». На думку А. Камю, абсурд не слід знищувати самогубством або «стрибком віри», необхідно його максимально повно позбутися.


                  Ще один відомий представник екзистенціалізму Ж.- П. Сартр (1905-1980 рр.) вихідним пунктом філософії вважає суб’єктивність індивіда. Екзистунціалізм, за Сартром, це єдина філософія, яка не робить з людини об’єкта, а утверджує її існування як неповторної індивідуальності. Людина є істота вільна, яка бажає свободи не лише собі, а й іншим; людина ні при яких обставинах не може бути засобом, вона завжди є метою.


               Свобода неможлива і в соціальному житті. В своїх класових, професійних, соціальних функціях кожна людина подібна до інших людей і виконує ті функції, які нав’язуються їй зовнішніми факторами – суспільством. Її своєрідність розкривається в неповторності, унікальності, що виявляється в цілях, задумах, проектах, звернутих у майбутнє, тобто свобода людини проявляється в її виборі майбутнього. Майбутнього ще немає, воно представлене множиною можливих варіантів і тому людина завжди знаходиться у ситуації вибору, яка і є єдиною справді людською ситуацією і свободою. Отже, саме вибір і свобода є вияв справжньої сутності людини.


                  Як культурний рух екзистенціалізм належить минулому. Як філософське дослідження, яке запровадило нову норму – автентичність для розуміння того, що означає бути людиною – норми, прив’язаної до самобутньої, постдекартової концепції Я як практичного, втіленого, що є у світі –  екзистенціалізм продовжував відігравати важливу роль у сучасній думці як у континентальній, так і в аналітичній традиціях. Товариство феноменології та екзистенціальної філософії та товариства, присвячені М. Хайдеггеру, Ж.- П. Сартру, Мерло-Понті, К. Ясперсу, С. де Бовуар та іншим екзистенційним філософам, забезпечують форум для постійної роботи – як історичного, наукового, так і більш систематичного спрямування – яка продовжується те, що Хаваджа назвав «традицією» екзистенціалізму, часто вводячи його у протистояння з новітніми рухами, такими як структуралізм, деконструкція.


                У галузі гендерних досліджень Джудіт Батлер (1990) важливо спирається на екзистенційні джерела, як Льюїс Гордон (1995) у галузі теорії рас (див. Також Бернасконі 2003). Метью Реткліфф (2008) та Кевін Ахо (2019) розробляють екзистенційні підходи до психопатології. Інтерес до наративної концепції самоідентичності – наприклад, у роботах Чарльза Тейлора (1999), Пола Рікера, Девіда Карра (1986) або Чарльза Гіньйона – сягає своїм корінням в екзистенційну ревізію гегелівських уявлень про тимчасовість та її критика раціоналізму. Хуберт Дрейфус (1979) розробив впливову критику програми «Штучний інтелект», по суті спираючись на екзистенціалістську ідею, особливо в М. Хайдеггера та Мерло-Понті, що світ людини, світ смислу, треба розуміти перш за все як функцію наших втілених практик і не можна представляти їх як логічно структуровану систему уявлень. Закликаючи до «нового екзистенціалізму», Джон Гогеланд (1998) дослідив роль екзистенціальних зобов’язань у науковій практиці як практиці відстеження істини. У метафізиці Маркус Габріель (2018) прийняв термін «нео-екзистенціалізм», щоб описати не натуралістичний погляд на розум у «всесвіті», який покінчає з «онтологічною асиметрією» ідеалізму на користь точки зору, в якій визначається розум як боротьба за осмислення того факту, що вона не просто є частиною Всесвіту, і що звичні «світи», в яких вона мешкає в цій боротьбі, не складають цілого. У серії книг Майкл Гельвен (наприклад, 1990, 1997) розмірковував про відмінності між екзистенційним, моральним, та гносеологічні чи логічні виміри досвіду, показуючи, як стандарти, відповідні кожному з них, переплітаються, не зводячи до жодного окремого. Відродження інтересу до моральної психології знаходить багатьох письменників, котрі беруться за питання самоідентичності та відповідальності таким чином, щоб нагадувати про екзистенційні теми саморозвитку та вибору – наприклад, Крістін Корсгаард (1996) вирішально апелює до понять  «самоконституція» та «практична ідентичність»; Річард Моран (Richard Moran, 2001) наголошує на зв’язку між самовизнанням та перспективою від першої особи таким чином, що частково походить від Ж.- П. Сартра; і Томас Нагель, і Бернард Вільямс дотримувались екзистенціалістської лінії, яка пов’язує сенс із кінцевістю нашого існування. Навіть якщо такі письменники часто з більшою впевненістю ставляться до пробного каменю раціональності, ніж класичні екзистенціалісти, їхні праці обробляють місцевість, яку спочатку побачили останні. І сьогодні, як ми вже зазначали, ми можемо знайти повноцінні аргументи на користь екзистенціалістської етики у таких письменників, як М. Веббер та Макмуллін.


                  Крім того, після багатьох років поза модою у Франції, екзистенційні мотиви знову стали помітними у творчості провідних мислителів. Охоплення М. Фуко певної концепції свободи та його дослідження «піклування про себе» нагадують суперечки в рамках екзистенціалізму, як і робота Ж. Дерріди про релігію без Бога та його роздуми про концепції смерті, вибору та відповідальності. Книги Д. М. Купера (1999 р.) та Алана Шріфта (1995) дуже різними способами припускають, що переоцінка спадщини екзистенціалізму є важливим пунктом порядку денного сучасної філософії. Насправді є підстави думати, що така переоцінка наразі триває. Наприклад, Рейнольдс (2006 р.) завершує вступ до екзистенціалізму розглядом того, як такі постструктуралісти, як Ж. Дерріда, Ж. Делез, і М. Фуко розширюють певні роздуми, знайдені у Ж.- П. Сартра, А. Камю та М. Хайдеггера, тоді як Рейнольдс (2004 р.) робить те ж саме, більш докладно, для Ж. Дерріди та Мерло-Понті. Декілька подальших публікацій вирішують проблему введення екзистенціальної думки в діалог із пунктами сучасного філософського порядку денного. Едвард Барінг (2011 р.) висвітлює історичний взаємозв’язок між Ж. Деррідою та екзистенціалізмом і знаходить своєрідний «християнський» екзистенціалізм у творчості Ж. Дерріди до 1952 р., Сліди якої помітні в його подальшому мисленні. Збірник під редакцією Юдакена та Бернасконі (2012 р.) досліджує історичний контекст екзистенціалістських праць, про які свідчить сучасна критика канонізації. Феміністична думка призвела до вибуху роботи, що переоцінює відносини С. де Бовуар і Ж.- П. Сартра та їх значення для витоків самого екзистенціалізму, наприклад, Крукс (1990 р. , 1912 р.), Бергоффен (1997р.), Арп (2001 р.), Хайнамаа (2003 р.), Deutscher (2008) та Simons (2013 р.). У 2011 р. З’явився супутник континууму до екзистенціалізму (Джозеф, Рейнольдс та Вудвард 2011 р.), а потім  Кембриджський супутник екзистенціалізму (Кровелл 2012 р.). Статті в обох томах прагнуть показати систематичну відповідність екзистенційних концепцій та підходів для сучасної роботи у філософії та інших галузях. Як зазначає Кевін Ахо, у таких різноманітних сферах, як когнітивна наука, психіатрія, охорона здоров’я та екологічна філософія, «спадщина екзистенціалізму жива і здорова» (2014: 140). 


    









































   Висновки 


                 В загальному підсумку, вище викладений матеріал дав змогу дізнатися більше про соціально-політичні витоки філософії екзистенціалізму, а також заглибитись в особливості екзистенціалів буття в філософії екзистенціалізму.


                Екзистенціалізм у 60-70-ті роки минулого століття став одним з найпопулярніших напрямків західної філософії та набув дуже велику кількість послідовників і прихильників в усьому світі. Студентська молодь та інтелігенція особливо виявила цікавість до нього. Для людства кінця ХХ ст. дуже важливе значення мало попередження екзистенціалізму проти безумовної віри в науку і техніку, проти конформізму. Екзистенціалізм достатньо продуктивно та по новому поставив і розв’язав проблему вибору та свободи людини. Фашистські режими, що спираються на низинні та тваринні інстинкти людей. Самотність, індивідуалізм, втрата відчуття причетності того, що відбувається, неприкаяність – ось головні риси менталітету тієї епохи. Якраз в той час сформувався екзистенціалізм. Це був час осмислення пережитих втрат і розчарувань, час передчуття нових, ще більш страшних потрясінь, час кардинальних переоцінок колишніх ідеалів і формування нових. Якщо атмосфера початку ХХ століття ще залишала місце для вишуканих почуттів, пройнятих світлою печаллю, за якими криється надія на краще, то війна 1914-1918 років показала людству реальність кінця цивілізації. Немов з глибин первісної свідомості назовні вирвалися самі темні сторони людської натури: жорстокість, прагнення до переваги, знищенню. Були відкинуті християнські цінності, культивовані протягом багатьох тисячоліть. У Німеччині, Італії та Іспанії зароджувалися і стрімко йшли до влади самих ірраціональних і песимістичних філософських течій, в якому, як у дзеркалі, відобразилось загальне світовідчуття людей тої епохи.


                Екзистенціалізм відштовхується від найбільш типових форм радикального розчарування в історії, які призводять до тлумачення сучасного суспільства як періоду кризи цивілізації, кризи розуму і кризи гуманності. Але екзистенціалізм не виступає в якості захисника цієї кризи. Навпаки, він протестує проти капітуляції особистості перед цією кризою.


                Екзистенціалісти вважають, що катастрофічні події новітньої історії виявили нестійкість, крихкість не тільки індивідуального, але і всякого людського буття. Індивіду, щоб встояти в цьому світі, необхідно передусім розібратися зі своїм власним внутрішнім світом, оцінити свої можливості і здібності.


                Центральним поняттям вчення є екзистенція – людське існування як нерозчленованої цілісність об’єкта і суб’єкта. Осягаючи себе як екзистенцію, особистість знаходить свободу, яка є вибір самої себе, своєї сутності. Вибір свободи накладає на індивіда відповідальність за все, що відбувається в світі.


               Переважним об’єктом філософського осмислення в екзистенціалізмі виступає буття індивідуальності, сенс, знання, цінності, що утворюють «життєвий» світ особистості.


              Життєвий світ – це не фрагмент предметного матеріального світу, а світ духовності, суб’єктивності. Одна з головних установок екзистенціалізму – це протиставлення соціального та індивідуального буття, радикальної розірваності цих двох сфер людського буття. Людина не визначається ніякою сутністю: ні природою, ні суспільством, ні власною сутністю людини. Має значення тільки його існування. Основна установка екзистенціалізму – існування передує сутності, тобто людина спочатку існує, з’являється у світі, діє в ньому, а вже потім визначається як особистість. За екзистенціалізму, людина – це тимчасове, кінцеве істота, призначена до смерті. Уявлення про смерть як самоочевидне, абсолютний кордон будь-яких людських починань займає в екзистенціалізмі таке ж місце, як і релігія, хоча більшість представників цієї філософії не пропонують людині ніякої потойбічної перспективи. 


               Екзистенціалісти вважають, що людина не повинна тікати від усвідомлення своєї смертності, а тому високо цінувати все те, що нагадує індивіду про суєтність його практичних починань. Цей мотив яскраво виражений в екзистенціалістському вченні про «прикордонні ситуації» –  граничних життєвих обставинах, в які постійно потрапляє людська особистість. І головна «прикордонна ситуація» – це ситуація перед обличчям смерті, «ніщо», «бути чи не бути» – в секулярному різновиді екзистенціалізму або перед світом трансценденції – Бога – в релігійній різновиди екзистенціалізму.


                Прикордонні ситуації ставлять людину перед необхідністю вибору. Людина постійно повинна вибирати ту чи іншу форму своєї поведінки, орієнтуватися на ті чи інші цінності та ідеали. Для релігійного екзистенціалізму головний момент вибору «за» або «проти» Бога. «За» – значить, шлях віри, любові, смирення. В результаті людину чекає нескінченне блаженство. «Проти» – означає зречення від Бога, чревате божественною карою. У секулярному різновиді екзистенціалізму головний момент вибору пов’язаний з формою самореалізації особистості. Це самореалізація визначається фактом випадковості людського буття, його занедбаністю в цьому світі. Занедбаність означає, що людина ніким не створена. Вона з’являється в світі з волі випадку, і їй нема на що спертися.


              Здатність людини творити самого себе і світ інших людей, вибирати образ майбутнього світу є наслідком фундаментальної характеристики людського існування – його волі. Людина – це свобода. Екзистенціалісти підкреслюють, що людина вільна абсолютно незалежно від реальних можливостей здійснення його цілей. Свобода людини зберігається в будь-якій обстановці і виражається в можливості вибирати, робити вибір. Мова йде не про вибір можливостей для дії, а вираженні свого ставлення до даної ситуації.  Таким чином, свобода в екзистенціалізмі – це перш за все свобода свідомості, свобода вибору духовно-моральної позиції індивіда. Слід визнати сильну сторону в постановці проблеми свободи в екзистенціалізмі. Вона полягає в прагненні підкреслити, що діяльність людей спрямовується насамперед не зовнішніми обставинами, а внутрішніми мотивами, що кожна людина в тих чи інших обставинах подумки реагує не однаково. Від кожної людини залежить дуже багато і не треба в разі негативного розвитку подій посилатися на обставини. Люди мають значну свободу у визначенні цілей своєї діяльності, в кожен конкретно-історичний момент існує не одна, а кілька. В наявності реальних можливостей розвитку події не менш важливо і те, що люди вільні у виборі засобів, для досягнення поставлених цілей. А цілі і засоби, втілені в дії, вже створюють певну ситуацію, яка сама починає впливати. Слабкість екзистенціалістського підходу полягає в невмінні або небажанні пов’язати суб’єктивні цілі та наміри людей, суб’єктивну позицію із зовнішніми історичними детермінантами, з тим фактом, що кожна людина, народжуючись на світ, застає готовими, що склалися певний рівень матеріальної і духовної культури, систему соціальних інститутів... Людина включена в це і їй доводиться діяти в тих рамках, які вони диктують. Зі свободою найтіснішим чином пов’язана і відповідальність людини. Без свободи немає і відповідальності.


              Якщо людина не вільна, якщо людина в своїх діях постійно детермінована, зумовлена якимись духовними або матеріальними чинниками, то вона, по екзистенціалізму, не відповідає за свої дії. Але якщо людина надходить вільно, якщо існує свобода волі, вибору і засобів їх здійснення, значить вона у відповіді і за наслідки своїх дій.





            Вчення екзистенціалізму носить яскраво виражений морально-етичний характер, мобілізує людей на формування активної життєвої позиції. З відходом з життя основних представників цієї течії вплив екзистенціалізму послабшав. Але його основні ідеї були освоєні іншими напрямками сучасної філософії.


               Аналіз філософських поглядів основних представників екзистенціалізму показує, що, вивчаючи їх, ми маємо справу хоча і з різними, але подібними в самому істотному і головному, вченнями про буття і людське існування в ньому.


               С. К'єркегор , вирішуючи проблеми людського існування в непривітному і похмурому світі, виходить з того, що людина входить в життя непідготовленою і сприймає її спочатку як місце свята, проходячи по щаблях свого вдосконалення, він здатний рухатися від естетичного ставлення життя, при якому метою існування виступає насолода, до етичного, при якому метою життя стає розумне служіння боргу, і наближатися до релігійного відношення до життя, яка перетворюється в служіння Богу.


              М. Хайдеггер вирішує проблему людського існування інакше. Для нього головне завдання на шляху вирішення питань людського існування в світі – закладка фундаменту під розуміння світу. У цій якості виступає онтологія, що базується на приcлуханню до буття і на виробленні ставлення до нього у відповідності з тими сигналами, які подає воно нам при нашому прагненні комфортабельно влаштуватися в світі. Мислитель прагне знайти консенсус між світом і людиною на основі людського розуму, збагаченого знаннями про гармонію світу.


            Для К. Ясперса рішення проблем людського існування в світі можливо на основі пристосування до світу. Він прагне вселити читачу своїх творів дбайливе і відповідальне ставлення до знайдених європейською цивілізацією цінностей. Мислитель застерігає проти бездумного розхитування підвалин західного суспільства і бажає спрямувати зусилля людей на відповідальне творення світової спільноти, в якому народи зіллються в єдину сім’ю.


              Ж.-П. Сартр і А. Камю , висвітлюючи неблагополуччя світу і показуючи його абсурдність, пропонують не падати духом, а мужньо виконувати свій людський обов'язок, не боячись втрат, які не схиляючись під ударами долі, спокійно робити свою буденну справу, коли ж гніт дійсності стає нестерпним, наважуватися на бунт, що усуває і послабляє цей гніт.


                 Отже, проблема буття людини та буття світу – центральна проблема екзистенціальної філософії. Про це свідчать навіть назви творів основоположників екзистенціалізму. У М. Хайдеггера – основна праця «Буття і час», у Ж.- П. Сартра – «Буття і ніщо» та ін. Як же розуміють буття екзистенціалісти і як це поєднується з проблемою людини? На відміну від класичних філософських вчень про буття, які розглядають його як об’єктивний, не залежний від свідомості світ, екзистенціалісти вважають, що філософія стоятиме на позиціях життєвого реалізму лише тоді, коли об’єктом її досліджень буде людина, її життя. Світ для людини існує оскільки, остільки вона йде від свого буття, надає світу певного значення та змісту. Людина творить світ таким, яким вона хоче його бачити, виходячи зі своїх переживань, створює свою емоційну картину світу. І тому, як стверджують екзистенціалісти, нема сенсу говорити про якийсь особливий, об’єктивний, світ позалюдського. В їх концепціях об’єктивна дійсність існує як суб’єктивна, як продукт переживань суб’єкта, як існування його сприйняття, його свідомості.


               Буття людини, в якому для зручності аналізу слід вирізнити тілесне існування людини як частини природи і специфічне людське буття. Людина є тілом природи і в цьому відношенні вона піддається дії її законів. Наявність тіла зумовлює смертність людини, котра втягнена в діалектику буття-небуття, і, як усі тіла природи, проходить стани виникнення, становлення і загибелі. Людське тіло, як і всі тіла природи, піддане дії закону збереження речовини й енергії, тобто його складові переходять в інші стани першої природи. Для існування людського тіла необхідне повсякденне його відтворення (харчування, захист від холоду, інших небезпек). Матеріалізм надає цим фактам першочергового значення, вважаючи, що матерія первинна, а дух, свідомість – вторинні. Щоб мислити, необхідно забезпечити життя людського тіла. Звідси необхідність збереження життя, самозбереження людини і виживання людства, а це, у свою чергу, викликає потребу в харчуванні, одязі, житлі, чистому навколишньому середовищі.


                  Буття духовного, яке існує як індивідуалізоване духовне і об’єктивне (позаіндивідуальне) духовне. Буття індивідуалізованого духовного – це внутрішній світ людини. Він охоплює свідоме і позасвідоме. Дух – поняття, тотожне індивідуальному, свідомості, а у вузькому розумінні – це мислення. 


               Свідомість – це здатність головного мозку людини цілеспрямовано відображати буття світу, перетворювати його на образи і поняття. Вона існує як невидимий процес вражень, почувань, переживань, думок, а також ідей, переконань, цінностей, установок, стереотипів. Свідомість має незворотний характер, швидкоплинний і неоднорідний. За формою цей процес хаотичний, водночас має певний порядок, стійкість, структуру, той чи інший ступінь дисципліни і волі.


               Буття соціального, яке поділяється на буття окремої людини в суспільстві і буття суспільства в цілому. Кожна людина безперервно вступає в контакт з іншими людьми, є членом різних соціальних груп: сім’ї, виробничої спільноти (колективу), нації. Таким чином, вона існує в тісному зв’язку з іншими індивідами. Вся діяльність людей здійснюється в межах властивих даному соціуму суспільних відносин: моральних, правових, економічних та ін. Діалектика соціального буття детально буде розглядатиметься в розділі «Філософський аналіз суспільства».


                 Категорія буття є гранично загальна абстракція, яка об’єднує за ознакою існування найрізноманітніші явища, предмети і процеси природи, людські колективи та окремих людей, соціальні інститути, рівні, форми і стани людської свідомості. І хоча ці речі і процеси стосуються різних сфер буття, усі вони об’єднані певною спільною основою. Але чи можна говорити про єдність безмежно різноманітного світу? Відповідаючи «так» на це питання, ми доходимо висновку про єдність – основу всього сущого. 















































СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ


1. Ясперс К.  Смысл и назначение истории: Пер. с нем . — М.: Политиздат, 1991 . — 527 с. — (Мыслители XX в.). ISBN 5—250—01357—0 


2. Сартр, Жан-Поль. Буття і ніщо [Текст] : нарис феноменологічної онтології / Ж. Сартр ; пер. В. Лях, П. Таращук. - К. : Видавництво Соломії Павличко «Основи», 2001. - 855 с.


3. Ж.-П.Сартр. ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ – ЭТО ГУМАНИЗМ. В кн.: Сумерки богов. М.: «Политиздат», 1989. c. 319-344.


4. Ясперс, Карл.Общая психопатология [Текст] / К. Ясперс ; пер. Л. О. Акопян. - М. : Практика, 1997. - 1056 с.


5.  Камю, Альбер. Сочинения [Текст] : в 5 т. / А. Камю. - Х. : Фолио, 1997 . - (Вершины). - ISBN 966-03-0277-0.


Т. 3 : Праведники. - Человек бунтующий. - Лето. - Падение. - Х. : [б.в.], 1998. - 575 с.


6. Райда К. Історико-філософське дослідження постекзистенціального мислення. – К., 1998.


7.  Лепп І. Християнська філософія екзистенції / Пер. з фр. В. Ляха, О. Марштупенко. - К.: Унів. вид-во «Пульсари», 2004. - 148 с.


8.  Базиль Л. О. Методологічні засади екзистенціалізму в розвитку літературознавчої компетентності. 


9.  Бородецький О. Етичний і сотеріологічний елементи у релігійному та атеїстичному екзистенціалізмі.


10.  Філософія - Касьян В. І. - 16. Екзистеціалізм: загальна характеристика


11.  Аристотель. Никомахова етика. Соч. в 4т. М.: Мысль, 1983. – Т.4.- 830с.


12.  Асмус В.Ф. Этика Канта. Кант И. Соч. в 6-ти т. М.: Мысль, 1995.- Т.4. –Ч.1.


13.  Асмус В.Ф. Античная философия. М.:1976. – 234с.


14.  Анисимов С.Ф. Мораль и поведение.- М.: Мысль, 1979.- 142с.


15.  Адорно Теодор. Проблеми філософії моралі. – М.: Республіка, 2000. -239с.


16.  Аристотель. Никомахова зтика. Соч. В 4 т. - М.: Мысль, 1983. -Т.4.- 830 с.


17.  Бичко А.К. та ін. Історія філософії: Підр.- К.: Либідь, 2001.- 408с.


18.  Богомолов А.С., Антична філософія – М.: Изд-во. Моск. У-та. ,1985.- 368с.


19.  Боргош Ю. Фома Аквинский. – М.: Мысль, 1975. – 321с.


20.  Булатов М.О., ЗагороднюкВ.П., Малєєв К.С., Солонько Л.А. Філософська антропологія в контексті сучасної епохи. – К.: Стилос, 2001. – 245с. 


21. Миголатьев А.А. Философия: Учебник для вузов.- М.: Юнити-Дана, 2001, 639 с.


22. Камю Альбер (Albert Camus) Посторонний. (L' étranger). На фр. яз. – М.: Юпитер-Интер, 2003. – 124с.


23.  Философский энциклопедический словарь.- М.: Сов. энциклопедия, 1989,с.240


24.  Миголатьев А.А., Философия: Учебник для вузов.- М.: Юнити-Дана, 2001, с 220


25.   А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.790


26.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791


27.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.790


28.  Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с101


29.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791


30.  А. Камю, цит. по Великие мыслители запада. -М.:Крон-Пресс,1998, с.791


31.  А. Камю, цит. по Бессонов Б.Н., Философские портреты.- Омск: Омск гос. ун-т, 2002,с490


32.  А. Камю, цит. по Тормасов Б.А. Философы и философия. – М.: Остожье, 1998, с 474


33.  Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998, с 109


34.  А. Камю, цит. по Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с110


35.  А. Камю, цит. по Великовский С.И. Умозрение и словесность. Очерки французской культуры. М.- Спб.: Университетская книга, 1998,с111


36.  История философии: Энциклопедия.- Минск: Интерпрес-сервис,2002, с 436









1








